
http://livroespirita.4shared.com/



“O CONSOLADOR” 
 

Espírito: EMMANUEL 
 

Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 
 
ÍNDICE 
 
DEFINIÇÃO –  

PRIMEIRA PARTE 
 

CIÊNCIA – O Espiritismo e a necessidade da Ciência. 
 
I – CIÊNCIAS FUNDAMENTAIS – Posição da ciência da vida. 
 
QUÍMICA –  

As forças espirituais e o campo da Química – Fonte de 
origem dos elementos – Movimentos brownianos – Base da 
expressão orgânica – Progresso da individuação química – 
Química biológica e industrial – Radioatividade – Fonte de 
energia – Nada se cria, nada se perde – Diversidade das 
expressões orgânicas – Atmosfera do mundo – Morte 
térmica do planeta. 

 
FÍSICA –  

Execução das leis físicas – Bases convencionais – 
Conhecimentos atuais da Física – A Física e a existência de 
Deus – as noções do homem – O éter – A Física e o plano da 
evolução – Substância – Lei de equilíbrio e lei de fluídos – 
Leis de gravitação – Teledinamismo nas relações entre os 
dois planos – Compreensão do magnetismo. 

 
BIOLOGIA – 

 Natureza – Manifestações da vida – O espírito e o embrião 
humano – Órgão no corpo espiritual – Início da 
reencarnação – Interpenetração de fluídos entre a gestante 
e a entidade – Recapitulação – Árvore genealógica – 
Genética – A genética e a melhoria do homem – 



Combinação – A fecundidade e a esterilidade – Idéia de 
evolução. 

 
PSICOLOGIA –  

Experiência dos sentidos materiais – A Psicologia a 
caminho da verdade  - No estudo das desordens mentais – 
Psicanálises – Associações de idéias – Opiniões opostas – 
Sede da inteligência – O sonho – Vocação – Loucura – 
Alucinação – Influência dos pensamentos bons ou maus. 

 
SOCIOLOGIA – 

Pátrias – Desigualdade – Conceito de igualdade absoluta – 
Questões proletárias – O Estado e as classes políticas – 
Racismo – Não matarás – Não julgueis – Processos 
criminais – Responsabilidades nos cargos públicos – 
Renúncia evangélica – Movimento feminista – Inquietação 
moderna. 

 
II – CIÊNCIAS ABSTRATAS 

Posição das ciências abstratas. 
 
III - CIÊNCIAS ESPECIALIZADAS 

Conquista do espírito humano – Posição da Terra – Planos 
inferiores – Humanidade – Possibilidade das viagens 
interplanetárias – Condições fluídicas – Fenômenos 
meteorológicos – Os Espíritos e a Botânica – Zoologia – 
Parentesco do homem com os animais. 

 
IV – CIÊNCIAS COMBINADAS 

Esforços do homem – A história da civilização terrestre no 
plano espiritual – Falsos Julgamentos – Responsabilidade 
do historiador – Canonização e realidade espiritual – 
Primeiras formas planetárias – Etapas evolutivas da Terra – 
Elementos de formação – Comoções geológicas – Notícias 
dos textos sagrados. 

 
V – CIÊNCIAS APLICADAS 

Campo de esforço – Inspirações do plano superior – O 
agricultor – O engenheiro – A medicina terrestre – Saúde – 
A moléstia e a sua cura psíquica – Aplicação dos recursos 
humanos – O passe – Aplicação do passe – A “benzedura’ – 
Enfermidades físicas incuráveis – Atuação dos Espíritos 
amigos sobre a flora microbiana – Água fluidificada – 



Condições do auxílio espiritual – O conselho médico de um 
amigo espiritual não é infalível – Eutanásia – Hospital 
espírita – Base dos métodos de educação – O período 
infantil – A melhor escola de preparação – Educação sexual 
– Renovação dos processos educativos – Deveres dos pais 
espiritistas – Economia dirigida”. 

 
 

SEGUNDA PARTE 
 

FILOSOFIA 
 Interpretação da Filosofia 
 
I – VIDA 
 
APRENDIZADO 

O homem e o seu pretérito – Inteligência – Patrimônio 
íntimo – Dilatação da capacidade – Inteligência e 
sentimento – Meio ambiente – Intuição – O crente e as 
imposições  Palavra humana – Obstáculos à inspiração 
superior – Vibrações do bem e do mal – Corpo são e mente 
sadia – Vida do irracional – Erro de alimentação – 
Santificação do sábado. 

 
 
EXPERIÊNCIA 

Aquisição da experiência – Determinismo e livre-arbítrio 
simultâneos – Liberdade do íntimo – Modificação do 
determinismo – O bem e o mal – Determinação absoluta – 
Vigilância sobre a liberdade – Possibilidade do erro – as 
circunstâncias – Influência dos astros – Influência dos 
nomes – Numerologia – Influência oculta dos objetos – 
Fenômeno premonitórios – Cartomancia e Espiritismo. 

 
 
TRANSIÇÃO 

Instante da morte – Mudanças – Primeiros tempos do 
homem no além-túmulo – O reencontro com os seres 
amados – Os espiritistas nas perturbações da morte – 
Cremação – Morte violenta e morte natural – Ameaças e 
perigos – Primeiras impressões dos suicidas no além-
túmulo – Receio da morte – Satisfação dos desencarnados – 
Possibilidade dos Espíritos – Perseguições do invisível – A 



perseguição e os nossos guias – Características dos 
espíritos desencarnados. 

 
 
II – SENTIMENTO 
 
ARTE 

A Arte – O artista e a missão – Educação do artista – O 
gênio – O Psiquismo dos artistas – Recordações do infinito 
– Os grandes músicos – Os espíritos desencarnados e os 
valores artísticos – Disciplina da emotividade – O gênio e o 
mal – Enriquecimento artístico da personalidade – Arte 
antiga e arte moderna. 

 
AFEIÇÃO 
  

Simpatia e antipatia – Amizade – Instituto da família – 
Família espirituais – Chefe espiritual – Afinidade no plano 
invisível – Manifestações de sensibilidade – A cólera  O 
remorso – O ciúme – Auto-educação nos problemas 
sexuais. 

 
DEVER 
 

Boa ação – Acaso – Atitude mental favorável – Dever dos 
cônjuges – Obrigações das mães terrestres – Filhos 
incorrigíveis – Ação dos pais na Terra – A mentira – 
Verdade com franqueza – Auxílio espiritual – 
Esclarecimento interior – Os amigos espirituais e as queixas 
dos crentes. 

 
III – CULTURA 
 
RAZÃO 

A cultura terrestre no plano espiritual – O racionalismo e a 
evolução da Terra – Razão e fé – Desvios da razão humana 
– Ciência e Filosofia – Limites ao racionalismo – 
Racionalistas orgulhosos. 

 
INTELECTUALISMO 

Progresso moral e intelectivo – Capacidade intelectual do 
homem – Atual posição intelectiva da Terra – Decadência 



intelectual – Tarefa especializada da inteligência – 
Responsabilidade do escritor – Os trabalhadores do 
Espiritismo e os intelectuais do mundo. 

 
PERSONALIDADE 

Noção de personalidade  - Homem medíocre – Magnetismo 
pessoal – Talismã – Homens de sorte  - Conceito social da 
dignidade – Vigilância. 

 
 
IV – ILUMINAÇÃO 
 
NECESSIDADE 

Propaganda doutrinária – Elementos de iluminação – 
Crença e iluminação – Análise pela razão – Toque da alma – 
Trabalho da iluminação íntima – Esforço dos 
desencarnados. 

 
TRABALHO 

Salvação da alma – Os guias espirituais e a iluminação do 
homem – Graça – Auto-iluminação – Purificação no 
ambiente do mundo – Início de esforço – Os mais 
necessitados de luz. 

 
REALIZAÇÃO 

A maior necessidade de um homem – Causa do 
retardamento do homem espiritual – Decretos humanos – 
Iluminação no Evangelho – Ansiedade de proselitismo e 
necessidade de iluminação – Doutrinar e evangelizar – 
Inovações religiosas. 

 
 
V – EVOLUÇÃO 
 
DOR 

Dor física e dor moral – Felicidade na Terra – Auxílio 
definitivo na redenção – O Evangelho e as alegrias humanas 
– Generalidade do concurso da dor – Lugares de penitência 
no plano invisível – A dor e a prece. 

 
PROVAÇÃO 



Provação e expiação – Lei das provas – Quedas do Espírito 
– Queda do Espírito fora da Terra – Provação coletiva – 
Incredulidade – Intensidade e fatalidade da provação. 

 
VIRTUDE 

Noção da virtude – Paciência – Caridade – esmola material 
– Esperança e Fé – Discípulos de Jesus – Na prática da 
caridade. 

 
TERCEIRA PARTE 

 
RELIGIÃO 
 A religião em face da Ciência e da Filosofia. 
 
I – O VELHO TESTAMENTO 
 
REVELAÇÃO 

No princípio era o Verbo – Israel – Judaísmo – A Santíssima 
Trindade da teologia católica – Absurdo da idéia do “nada” 
– Os dias da Criação – Posição do Velho Testamento nos 
valores educativos. 

 
LEI 

Os dez mandamentos – Moisés no Sinai – Missão de Moisés 
– Moisés e a lei definitiva – Lei de talião – Alteração no 
segundo mandamento -  A proibição do Deuteronômio. 

 
PROFETAS 

Os livros do Velho Testamento – A predição e a previsão 
nos textos sagrados – Anjos – Profetas numerosos – 
Profetas de Israel – A cooperação permanente dos 
missionários do Cristo no mundo – A leitura da Bíblia nos 
círculos familiares. 

 
 
II – EVANGELHO 
 
JESUS 

Posição do Evangelho de Jesus – Afirmativa de João – 
Missão Joanina – Missão universalista de Jesus-Cristo – 
Sacrifício de Jesus – Dor do Cristo – Afirmativa de Jesus – 



Os círculos de atividade terrestre e a presença do Senhor – 
as parábolas evangélicas – O Anticristo. 

 
RELIGIÕES 

Conceito de religiões – Religiões que antecederam a vinda 
do Cristo – Doutrinas cristãs – Tarefa da Reforma – O 
Espírito e a preferência por determinadas idéias religiosas – 
Promessas do Cristo aos seus apóstolos – Os espiritistas e o 
batismo – Os espiritistas e o casamento – Definições da 
missa católica – Os fatos da origem das igrejas. 

 
ENSINAMENTOS 

“Sois deuses” – “Todos os pecados ser-vos-ão perdoados” 
– “Trazer paz à Terra” – “Porque eu vim pôr em dissensão o 
homem contra seu pai, a filha contra sua mãe, a nora 
contra a sua sogra” – “E tudo que pedirdes na oração, 
crendo, recebereis” – “A luz brilha nas trevas e as trevas 
não a compreenderam” – “A quem pertence a esposa e o 
esposo”, etc – Transfiguração de Jesus – “Não tendo Deis 
querido sacrifício nem oblata lhe formou um corpo” – “Três 
são s que fornecem no céu o testemunho, o Pai, o Verbo e o 
espírito Santo” – Bem-aventurança aos pobres de espírito – 
Lição de Jesus lavando os pés aos seus discípulos – Razão 
por que Jesus cingiu ao corpo uma toalha, ao lavar os pés 
dos seus discípulos – Lição do auxílio de Simão, o cireneu – 
Ressurreição de Lázaro – Eucaristia – Judas e o sacerdote – 
Negação de Pedro – Tradução do Evangelho de Jesus. 

 
 
III – AMOR 
 
UNIÃO 

Gradação do amor na Natureza – Almas gêmeas – 
Comprovação da teoria das almas gêmeas no texto sagrado 
– Atração das almas gêmeas – As almas gêmeas e o amor 
universal – Lição de Jesus-Cristo – Uniões matrimoniais no 
mundo – A saudade e os Espíritos evolutivos – Auxílio da 
alma encarnada – Eunucos pelo reino dos céus. 

 
PERDÃO 

Perdoar e não perdoar – O perdão na lei divina – Perdão e 
esclarecimento – Perdão sincero – Arrependimento e 
resgate das culpas – Conciliação – Perdoar setenta vezes 



sete -  Ódio – Perdão e esquecimento – Os desencarnados e 
as acusações do mundo. 

 
FRATERNIDADE 

Lição de Jesus – Espíritos em missão de fraternidade – 
Amor ao próximo – O conselho evangélico e a agressão 
corporal – Fraternidade e má interpretação – Escola da 
fraternidade – Indiferença humana pela fraternidade 
sincera – Fraternidade e igualdade – Fraternidade e 
abnegação – Amor e nós mesmos. 

 
 
IV – ESPIRITISMO 
 
FÉ 

Cristianismo redivivo – Missão do Espiritismo – Ter fé – Fé e 
raciocínio – Dúvida raciocinada – Revelações do plano 
superior – Melhor bem – Nas cogitações da fé 0 Os 
espiritistas e os dogmas – Na propaganda da fé. 

 
PROSÉLITOS 

Deveres do espiritista – Lutas antifraternas – Evolução do 
espiritista – Ataque da crítica – Extravagância doutrinárias 
– Oportunidade da conversação doutrinária – Provocação 
do invisível – Inconveniência da evocação direta e pessoal 
– Vidas passadas – Fenômenos mediúnicos. 

 
PRÁTICA 

Sessão espírita – Métodos – Os dirigentes e os médiuns – 
Agrupamentos sem médiuns – Determinação de programa 
doutrinário – Os estudiosos que não desejam a 
evangelização íntima – No trabalho de doutrinação – 
Identificação das entidades que se comunicam – Dever do 
espiritista ante uma criatura amada que parte para o Além  
- Queixas dos que procuram o Espiritismo sem intenção 
séria. 

 
 
V – MEDIUNIDADE 
 
DESENVOLVIMENTO 

Definição de mediunidade – Mediunidade generalizada – 
Desenvolvimento mediúnico – Necessidade do sentimento 



para execução da tarefa mediúnica – Toda faculdade é útil – 
Maior necessidade de um médium – Especialização – a 
mediunidade pode ser retirada – O médium e a conversão 
dos descrentes – Os irracionais e a mediunidade. 
 

 
PREPARAÇÃO 

O médium e a necessidade de estudo – Obsessão – 
Doutrinação – Obsessão e loucura – Movimentação de 
fluídos maléficos – Necessidade da educação mediúnica – 
Necessidade de Disciplina – Opiniões irônicas ou 
insultuosas ao trabalho dos médiuns – Médiuns que 
procuram outro médium – Mistificação. 

 
APOSTOLADO 

Remuneração – Assuntos materiais 0 O médium e seus 
deveres sociais junto da família – O apostolado e os 
espiritistas inquietos – Ação dos investigadores – A 
verdade espírita e o auxílio de um médium – Associações de 
auxílio material aos médiuns – Valorização do apostolado – 
O escolho da mediunidade – Vitória do apostolado 
mediúnico. 

 
NOTA  
NOTA À PRIMEIRA EDIÇÃO. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 
 
 

DEFINIÇÃO 
 
 
 Na reunião de 31 de outubro de 1939, no grupo espírita “Luis Gonzaga”, de 
Pedro Leopoldo, um amigo do plano espiritual lembrou aos seus componentes a 
discussão de temas doutrinários, por meio de perguntas nossas à entidade de 
Emmanuel, a fim de ampliar-se à esfera dos nossos conhecimentos. 
  
 Consultado sobre o assunto, o Espírito Emmanuel estabeleceu um programa de 
trabalhos a ser executado pelo  nosso esforço, que foi iniciado pelas duas questões 
seguintes: 
 
 -Apresentando o Espiritismo, na sua feição de Consolador prometido pelo 
Cristo, três aspectos diferentes: científico, filosófico, religioso, qual desses aspectos é o 
maior? 
 
 -Podemos tomar o Espiritismo, simbolizado desse modo, como um triângulo de 
forças espirituais. 
 
 “A ciência e a Filosofia vinculam à Terra essa figura simbólica, porém, a Religião 
é o ângulo divino que a liga ao céu. No seu aspecto científico e filosófico, a doutrina 
será sempre um campo nobre de investigações humanas, como outros movimentos 
coletivos, de natureza intelectual, que visam o aperfeiçoamento da Humanidade. No 
aspecto religioso, todavia, repousa a sua grandeza divina, por constituir a restauração 
do Evangelho de Jesus-Cristo, estabelecendo a renovação definitiva do homem, para a 
grandeza do seu imenso futuro espiritual”. 
 
 -A fim de intensificar os nossos conhecimentos, relativamente ao triplicar 
aspecto do Espiritismo, poderemos continuar com as nossas indagações? 
 
 - “Podemos perguntar, sem que possamos nutrir a pretensão de vos responder 
com as soluções definitivas, embora cooperemos convosco da melhor vontade”. 
 
 “Aliás, é pelo amparo recíproco que alcançaremos as expressões mais altas dos 
valores intelectivos e sentimentais”. 
 
 Além do túmulo, o Espírito desencarnado não encontra os milagres da 
sabedoria, e as novas realidades do plano imortalista transcendem aos quadros do 
conhecimento contemporâneo, conservando-se numa esfera quase inacessível às 
cogitações humana, em face da ausência de comparações analógicas, único meio de 
impressão na tábua de valores restritos da mente humana. 
  
 Além do mais, ainda nos encontramos num plano evolutivo, sem que possamos 
trazer ao vosso círculo de aprendizado as últimas equações, nesse ou naquele setor de 
investigação e de análise. É por essa razão que somente poderemos cooperar convosco 
sem a presunção da palavra derradeira. Considerada a nossa contribuição nesse 
conceito indispensável de relatividade, buscaremos concorrer com a nossa modesta 



parcela de experiência, sem nos determos no exame técnico  das questões científicas, 
ou no objeto das polêmicas da Filosofia e das religiões, sobejamente movimentados 
nos bastidores da opinião, para considerarmos tão-somente a luz espiritual que se 
irradia de todas as coisas e o ascendente místico de todas as atividades do espírito 
humano dentro de sua abençoada escola terrestre, sob a proteção misericordiosa de 
Deus ““. 
 

* 
 

 As questões apresentadas foram as mais diversas e numerosas. Todos os 
componentes do Grupo, bem como outros amigos espiritistas de diferentes pontos, 
cooperaram no acervo das perguntas, ora manifestando as suas necessidades de 
esclarecimento íntimo, no estudo do Evangelho, ora interessados em assuntos novos 
que as respostas de Emmanuel suscitavam. 
 
 Em seguida, o autor espiritual selecionou as questões, deu-lhes uma ordem, 
catalogou-as em cada assunto particularizado, e eis ai o novo livro. 
 
 Que as palavras sábias e consoladoras de Emmanuel proporcionem a todos os 
companheiros de doutrina o mesmo bem espiritual que nos fizeram, são os votos dos 
modestos trabalhadores do Grupo Espírita “Luis Gonzaga”, de Pedro Leopoldo, Minas 
Gerais. 
 

Pedro Leopoldo, 8 de março de 1940. 
 
  

 
Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 

Digitado por: Lúcia Aydir. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



PRIMEIRA PARTE 
 

CIÊNCIA 
EMMANUEL 

 
1 – Tem o Espiritismo absoluta necessidade da ciência terrestre? 
 

-Essa necessidade de modo algum pode ser absoluta. O concurso científico é 
sempre útil, quando oriundo da consciência esclarecida e da sinceridade do 
coração.Importa considerar, todavia, que a ciência do mundo se não deseja 
continuar no papel de comparsa da tirania e da destruição, tem  absoluta 
necessidade do Espiritismo, cuja finalidade divina é a iluminação dos 
sentimentos, na sagrada melhoria das características morais do homem. 

 

I 
 

CIÊNCIAS FUNDAMENTAIS 
 

Emmanuel 
 

2 – Se reconhecermos a Química, a Física, a Biologia, a Psicologia e a Sociologia como 
as cinco ciências fundamentais, qual será a posição da ciência da vida, em relação às 
demais? 

 
-A Química e a Física, estudando a ação íntima dos corpos, suas relações entre 
si e as suas propriedades, constituem a catalogação dos valores da ciência 
material. A  Psicologia e a Sociologia, examinando a paisagem dos sentimentos 
e os problemas sociais, representam a tábua de classificação das conquistas da 
ciência intelectual. No centro de todas está a Biologia, significando a ciência da 
vida em suas profundezas, revelando a transcendência da origem – o Espírito, o 
Verbo Divino. 
 
Até agora, a Biologia está igualmente encarcerada nas escolas materialistas da 
Terra, porém, nas suas expressões mais legítimas, evolverá para Deus, com as 
suas demonstrações sublimes, cumprindo-nos reconhecer que, mesmo na 
atualidade, seus enigmas profundos, são os mais nobres apelos à realidade 
espiritual e ao exame das fontes divinas da existência. 
 

Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 
Digitado por: Lúcia Aydir. 

 
 

QUÍMICA 
 

Emmanuel 
 

3 – No campo da Química, as forças do plano espiritual auxiliam o homem terrestre? 
 



-Os prepostos de Jesus espalham-se por todos os setores do trabalho humano 
e, em todos os tempos, cooperam com o homem no seu esforço de 
aperfeiçoamento; aliás, os estudiosos e os cientistas do planeta não criaram os 
fenômenos químicos, que sempre existiram desde a aurora dos tempos, 
afirmando uma inteligência superior. 

 
Os homens, em verdade, aprenderam a química com a Natureza, copiaram as 
suas associações, desenvolvendo a sua esfera de estudos e inventaram uma 
nomenclatura, reduzindo os valores químicos, sem lhes aprender a origem 
divina. 

 
4 – Nos estudos da Química, avaliam-se em cerca de um quarto de milhão as 
substâncias da Terra, que podem ser reduzidas, aproximadamente, como originárias 
de noventa elementos. Quando os estudos dessa ciência forem  ampliados, poderão 
reduzir-se, ainda mais, as fontes de origem? 
 

-A Química necessita apresentar essa divisão de elementos para a catalogação 
dos valores educativos, com vistas às investigações de natureza científica, no 
mundo; contudo,, se na sua base estão os átomos, na mais vasta expressão de 
diversidade, mesmo assim tenderá sempre para a unidade substancial, em 
remontando com as verdades espirituais às suas fontes de origem. 

 
Aliás, em se tratando das individualizações químicas, já conheceis que o 
hidrogênio, no quadro dos conhecimentos terrestres, é o elemento mais simples 
de todos. Seu átomo é a forma primordial da matéria planetária, porque 
composto de um só elétron, de onde partem as demais individuações no 
mecanismo evolutivo da matéria, em suas expressões rudimentares. 

 
5 –Nos chamados movimentos brownianos e nas afinidades moleculares poderemos 
observar manifestações de espiritualidade? 
 

-Nos chamados movimentos brownianos, bem como nas atrações moleculares, 
ainda não poderemos ver, propriamente, manifestações de espiritualidade, 
como princípio de inteligência, mas fenômenos rudimentares da vida em suas 
demonstrações de energia potencial, na evolução da matéria, a caminho dos 
princípios anímicos, sob a bênção de luz da natureza divina. 

 
6 –Houve uma unidade material para a formação das várias expressões orgânicas 
existentes na Terra? 
 

-Assim como o químico humano encontra no hidrogênio a fórmula mais simples 
para estabelecer a rota de suas comparações substanciais, os espíritos que 
cooperaram com o Cristo, nos primórdios da organização planetária, 
encontraram, no protoplasma, o ponto de início para a sua atividade 
realizadora, tomando-o como base essencial de todas as células vivas do 
organismo terrestre. 

 
7 -Existe uma lei de progresso para a individualização química? 
 

-Na conceituação dos valores espirituais, a Lei é de evolução para todos os 
seres e coisas do Universo. As individualizações químicas possuem igualmente a 
sua rota para obtenção das primeiras expressões anímicas, sendo justo 
observarmos que, no círculo industrial, a individualização é trabalhada pelos 



processos mais grosseiros, até que possa ser aproveitada pelo agente invisível 
na química biológica, onde entra em novo circulo vital, na ascensão para o seu 
destino. 

 
8 –Qual a diferença observada pelos Espíritos entre a química biológica e a industrial: 
 

-Na primeira preponderam os ascendentes espirituais, em todas as 
organizações; ao passo que na segunda todos os fatores podem ser de atuação 
propriamente material. 

 
Nisso reside a grande diferença. É que, na intimidade da célula orgânica, o 
fenômeno da vida submete-se a um agente divino, em sua natureza profunda, 
e, nos compostos industriais, as combinações químicas podem obedecer a um 
agente humano. 
 

 
9 –A radioatividade opera a destruição ou a evolução da matéria? 
 

-Através da radioatividade, verifica-se a evolução da matéria. È nesse contínuo 
desgaste que se observam os processos de transformação das individualizações 
químicas, convertidas em energia, movimento, eletricidade, luz, na ascensão 
para novas modalidades evolutivas, em obediência às leis que regem o 
Universo. 

 
 
10 –Onde a fonte de energia para a matéria, de vez que a radioatividade opera 
incessantemente, trabalhando as suas forças? 
 

-O Sol é essa fonte vital para todos os núcleos da vida planetária. Todos os 
seres, como todos os centros em que se processam as forças embrionárias da 
vida, recebem a renovação constante de suas energias através da chuva 
incessante dos átomos, que a sede do sistema envia à sua família de mundos, 
equilibrados na sua atração, dentro do Infinito. 

 
 
11 –Como deveremos compreender a assertiva dos químicos “nada se cria, nada se 
perde”? 
 

-Em verdade, o espírito humano não cria a vida, atributo de Deus, fonte da 
criação infinita e incessante; contudo, se o homem não pode criar o fluido da 
vida, nada se perde da obra de Deus em torno dele, porque todas as 
substâncias se transformam na evolução para mais alto. 
 

 
12 –Em face da exatidão com que se efetuam as combinações naturais da química 
orgânica, como entender as diversas expressões da natureza em seus primórdios? 

-As expressões diversas da Natureza terrestre, em suas primitivas agregações 
moleculares, obedeceram ao pensamento divino dos prepostos de Jesus, 
quando nas manifestações iniciais da vida sobre a crosta do orbe. 

 
Remontando a essas origens profundas, podeis observar, então, o esforço dos 
Espíritos sábios do plano invisível, na manipulação dos valores da química 
biológica nos primórdios da vida planetária, estabelecendo a caracterização 



definitiva dos processos da Natureza na fixação das espécies, prevendo todo 
mecanismo da evolução no futuro, e entregando o seu trabalho às leis da 
seleção natural que, sob a égide de Jesus, prosseguiram no aperfeiçoamento da 
obra terrestre através do tempo. 

 
 
13 –As forças espirituais organizaram igualmente a atmosfera do mundo? 
 

-Isso é indubitável. A inteligência com que foram dispostos os elementos do 
cenário, para o desenvolvimento da vida no planeta, vo-lo comprova. 

 
 A algumas dezenas de quilômetros foram colocados os revestimentos do 
ozônio, destinados a filtrar os raios solares; dosando-lhes a natureza para a 
proteção da vida. 

 
 Da atmosfera recebe a maior porcentagem de nutrição para o entretenimento 
das células. 

 
 E como o nosso escopo não é o de citações eruditas, nem o de redizer os 
preceitos científicos do mundo, lembremos que um homem, na manutenção da 
sua vida orgânica. Necessita de regular quantidade de oxigênio, quinze gramas 
de azoto (alimentar) e quinhentos gramas de carbono (alimentar). O oxigênio é 
uma dádiva de Deus para todas as criaturas ; quanto ao azoto e ao carbono, é 
pela obtenção que o homem luta afanosamente na Terra, recordando-nos a 
exortação dos textos sagrados ao espírito que faliu – “comerás o pão com o 
suor do teu rosto”. 

 
O problema básico da nutrição, nessa conta de química, é uma reafirmação da 
generosidade paterna do Criador e do estado expiatório em que se encontram 
as almas reencarnadas neste mundo. 

 
 
14 –Como compreender a afirmativa dos astrônomos relativamente à morte térmica 
do planeta? 
 

-É certo que todo organismo material se transformará, um dia, revestindo 
novas formas. As energias do Sol, como as forças telúricas do orbe terrestre, 
serão esgotadas aqui, para surgirem noutra parte. Alguns astrônomos calculam 
a morte térmica do planeta para daqui a um milhão de anos, aproximadamente. 

  
 Já se disse, porém, que a vida é p eterno presente. E o nosso primeiro dever 
não é o de contar o tempo, demarcando, em bases inseguras, a duração das 
obras conhecidamente sagrada para as edificações definitivas do nosso espírito, 
as quais são inacessíveis a todas as transformações da matéria, em face do 
Infinito. 

 
 

Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 
Digitado por: Lúcia Aydir. 

 
 

 
 



 

FÍSICA 
Emmanuel 

 
15 –Existem Espíritos especialmente encarregados da execução das leis físicas no 
planeta terrestre? 
 

-Essa verdade é incontestável, e o homem poderá examinar e estudar 
constantemente, auferindo o melhor proveito na sua rotina de esforços 
perseverantes; porém, todas as definições do materialismo serão inúteis em 
face da realidade irrefutável dos fatores transcendentais, em todos os grandes 
fenômenos físicos da Natureza. 

 
 
16 –As novas revelações científicas positivadas pelos professores Thomson, 
Rutherford, Ramsay e Soddy, entre outros, no campo da Física, sobre os átomos e os 
elétrons, são possíveis de fornecer o exato conhecimento de todas as etapas da 
evolução anímica? 
 

-A ciência, propriamente humana, poderá estabelecer bases convencionais, mas 
não a sabe legítima, em sua origem divina, porquanto os átomos e os elétrons 
são fases de caracterização da matéria, sem constituírem o princípio nessa 
escala sem-fim, que se verifica, igualmente, para o plano dos infinitamente 
pequenos. 

 
 
17 –Como são considerados, no plano espiritual os conhecimentos atuais da Física na 
Terra? 
 

-As noções modernas da Física aproximam-se, cada vez mais, do conhecimento 
das leis universais, em cujo ápice repousa a diretriz divina que governa todos 
os mundos. 

 
 Os sistemas antigos envelheceram. As concepções de ontem deram lugar a 
novas deduções. Estudos recentes da matéria vos fazem conhecer que os seus 
elementos se dissociam pela análise, que o átomo não é indivisível, que toda 
expressão material pode ser convertida em força e que toda energia volta ao 
reservatório do éter universal. Com o tempo, as fórmulas acadêmicas se 
renovarão em outros conceitos da realidade transcendente, e os físicos da Terra 
não poderão dispensar Deus nas suas ilações, reintegrando a Natureza na sua 
posição de campo passivo, onde a inteligência divina se manifesta. 

 
 
 
18 –Onde o ponto imediato de observação para que a Física reconheça a existência de 
Deus? 
 

-Desde o ponto inicial de suas observações, a Física é obrigada a reconhecer a 
existência de Deus em seus divinos atributos. Para demonstrar o sistema do 
mundo, o cientista não recorreu ao chamado “eixo imaginário”? ilações mais 
altas, no domínio do transcendente. 

 



 A mecânica celeste prova a irrefutabilidade da teoria do movimento. O planeta 
move-se na imensidade. A matéria vibra nas suas mais diversificadas 
expressões. 

 
 Quem gerou o movimento? Quem forneceu o primeiro impulso vibratório no 
organismo universal? 

 
 A Ciência esclarece que a energia faz o movimento mas a força é cega e a 
matéria não tem características de espontaneidade. 

 
 Só na inteligência divina encontramos a origem de toda coordenação e de toda 
coordenação e de todo equilíbrio, razão pela qual, nas suas questões mais 
íntimas, a Física da Terra não poderá prescindir da lógica com Deus. 

 
 
19 –As noções de física conhecidas pelos homens são definições reais ou definitivas? 
 

-Os homens possuem da matéria a conceituação possível de ser fornecida pela 
sua mente, compreendo-se que o aspecto real do mundo não é aquele que os 
olhos mortais podem abranger, porquanto as percepções humanas estão 
condicionadas ao plano sensorial, sem que o homem consiga ultrapassar o 
domínio de determinadas vibrações. 

 
 Mergulhadas nas vibrações pesadas dos círculos da carne, as criaturas têm 
notícias muito imperfeitas do Universo, em razão da exigüidade dos seus pobres 
cinco sentidos. 

 
 É por isso que o homem terá sempre um limite nas suas observações da 
matéria, força e movimento, não só pela deficiência de percepção sensorial, 
como também pela estrutura do olho, onde a sabedoria divina delimitou as 
possibilidades humanas de análise, de modo a valorizar os esforços e iniciativas 
da criatura. 

 
 
20 –Como poderemos compreender o éter? 
 

-Nos círculos científicos do planeta muito se tem falado do éter, sem que possa 
alguém fornecer uma imagem perfeita da sua realidade, nas convenções 
conhecidas. 

 
 E, de fato, o homem não pode imagina-lo, dentro das percepções acanhadas 
da sua metade. Por nossa vez, não poderemos proporcionar a vos outros uma 
noção mais avançada, em vista da ausência de termos de analogia. 

 
 Se, como desencarnados, começamos a examina-lo na sua essência profunda, 
para os homens da Terra o éter é quase uma abstração. De qualquer modo, 
porém, busquemos entende-lo como fluído sagrado da vida, que se encontra 
em todo o cosmo; fluído essencial do Universo, que, em todas as direções, é o 
veículo do pensamento divino. 

 
 
21 –Pode a Física oferecer-nos elementos para apreciar o plano divino da evolução? 
 



-Também aí podereis observar a profunda beleza das leis universais. Ao sopro 
inteligente da vontade divina, condensa-se a matéria cósmica no organismo do 
Universo. Surgem as grandes massas das nebulosas e, em seguida, a família 
dos mundos, regendo-se em seus movimentos pelas leis do equilíbrio, dentro da 
atração, no corpo infinito do cosmo. 

 
 O ciclo da evolução apresenta aí um dos seus aspectos mais belos. Sob a 
diretriz divina, a matéria produz a força, a força gera o movimento, o 
movimento faz surgir o equilíbrio da atração e a atração se transforma em 
amor, identificando-se todos os planos da vida na mesma lei de unidade 
estabelecida no Universo pela sabedoria divina. 
 

 
22 –A substância é igual em todos os mundos? como compreender a revelação dos 
espectroscópios? 
 

-Reconhecido o axioma de que o Universo obedece a uma lei de unidade, somos 
obrigados a reconhecer que o que se encontra no todo existe igualmente nas 
partes. 

 
 Contudo, o espectroscópio não vos poderá revelar todas as substâncias que se 
encontram nos outros mundos, e não podemos esquecer que a Terra é um 
apartamento muito singelo dentro do edifício universal, sem que possamos 
conhecer, pelos seus detalhes, a grandeza infinita da obra do Criador. 
 

 
23 –Existe uma lei de equilíbrio e uma lei de fluídos? 
 

-As grandes leis gerais do equilíbrio têm as suas sede sagrada em Deus, fonte 
perene de toda vida; E, em se falando da lei de fluídos, cada orbe a possui de 
conformidade com a sua organização planetária. 

 
 Com relação ao plano terrestre, somente Jesus e os seus mensageiros mais 
elevados conhecem os seus processos, com a devida plenitude, constituindo 
essa lei um campo divino de estudos, não só para a mentalidade humana, como 
também para os seres desencarnados que já se redimiram do labores mais 
grosseiros junto dos círculos da carne, a fim de evolutirem nas esferas mais 
próximos do cenário terrestre. 

 
 
24 –As leis da gravitação são análogas em todos os planetas? 
 

-As leis da gravitação não podem ser as mesmas para todos os planetas, 
mesmo porque, em face da vossa evolução científica, já compreendeis que os 
princípios newtonianos foram substituídos, de algum modo, pelos conceitos de 
relatividade, conceitos esses que, por sua vez, seguirão, o curso progressivo do 
conhecimento. 

 
 
25 –O teledinamismo é aplicado nas relações entre os planos visíveis e invisíveis? 
 



-Sendo o teledinamismo a ação de forças que atuam, à distância, cumpre-nos 
esclarecer que, no fenômeno das comunicações, muitas vezes entram em jogo 
as ações teledinâmicas, imprescindíveis a certas expressões de mediunismo. 

 
 
26 –Ante os princípios da Física, como poderemos compreender o magnetismo e quais 
as sas características no intercâmbio entre encarnados e desencarnados? 
 

-O magnetismo é um fenômeno da vida, por constituir manifestação natural em 
todos os seres. 

 
 Se a ciência do mundo já atingiu o campo de equações notáveis nas 
experiências relativas ao assunto, provando a generalidade e a delicadeza dos 
fenômenos magnéticos, deveis compreender que as exteriorizações dessa 
natureza, nas relações entre os dois mundos, são sempre mais elevadas e sutis, 
em virtude de serem, aí, uma expressão de vida superior. 

 
 

Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 
Digitado por: Lúcia Aydir. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



BIOLOGIA 
 

Emmanuel 
 

27 –Como devemos compreender a Natureza? 
 

-A Natureza é sempre o livro divino, onde as mãos de Deus escrevem a história 
de sua sabedoria, livro da vida que constitui a escola de progresso espiritual do 
homem, evolvendo constantemente com o esforço e a dedicação de seus 
discípulos. 

 
 
28 –As manifestações de vida nos vários reinos da Natureza, abrangendo o homem, 
significam a expressão do Verbo Divino, em escala gradativa nos processos de 
aperfeiçoamento da Terra? 
 

-Sim, em todos os reinos da Natureza palpita a vibração de Deus, como o Verbo 
Divino da Criação Infinita, e, no quadro sem-fim do trabalho da experiência, 
todos os princípios, como todos os indivíduos, catalogam os seus valores e 
aquisições sagradas para a vida imortal. 

 
 
 29 –Os Espíritos cooperam no desenvolvimento do embrião do corpo em que se vão 
reencarnar? E, em caso afirmativo, chegam a operar nos complexos celulares da 
herança física, para que os corpos futuros sejam dotados de certos elementos aptos a 
satisfazerem as circunstâncias da prova ou missão que hajam de cumprir? 
 

-No caso dos espíritos envolvidos, senhores de realizações próprias, 
inalienáveis, essa cooperação quase sempre se verifica, junto ao esforço dos 
prepostos de Jesus, que operam nesse sentido, com vistas ao porvir de suas 
lutas no ambiente material. Temos de considerar, todavia, que os espíritos 
rebeldes, ou indiferentes, desprovidos dos valores próprios indispensáveis, têm 
de aceitar a deliberação dos prepostos referidos, os quais escolhem as 
substâncias que merecem ou que lhes são imprescindíveis no processo de 
resgate ou de evolução. 

 
30 –Há órgãos no corpo espiritual? 
 

-Dentro das leis substanciais que regem a vida terrestre, extensiva às esferas 
espirituais mais próximas do planeta, já o corpo físico; executadas certas 
alterações impostas pela prova ou tarefa a realizar, é uma exteriorização 
aproximada do corpo perispiritual, exteriorização essa que se subordina aos 
imperativos da matéria mais grosseira, no mecanismo de heranças celulares, as 
quais, por sua vez, se enquadram nas indispensáveis provações ou 
testemunhos de cada indivíduo. 

 
 
31 –A reencarnação inicia-se com as primeiras manifestações de vida do embrião 
humano? 
 

-Desde o instante primeiro de tais manifestações, a entidade espiritual 
experimenta os efeitos de sua nova condição. Imposta reconhecer, todavia, que 



o espírito mais lúcido, em contraposição com os mais obscurecidos e 
ignorantes, goza de quase inteira liberdade, até a consolidação total dos laços 
materiais com o novo nascimento na esfera do mundo. 

 
 
32 –Quando o embrião está sendo formado, existe uma interpenetração de fluídos 
entre a gestante e a entidade então ligada ao feto? Existem conseqüências 
verificáveis? 
 

-Essa interpenetração de fluídos é natural e justa, ocasionando, não raras 
vezes, fenômenos sutilíssimos, como os chamados “sinais de nascença” que 
somente mais tarde, poderão ser entendidos pela ciência do mundo, 
enriquecendo o quadro de valores da Biologia, no estudo profundo das origens. 

 
33 –O Espírito, em cada uma de suas encarnações, faz recapitulação das suas etapas 
evolutivas, assim como se verifica com o embrião material que recorda, antes do 
nascimento, toda a evolução da sua espécie? 
 

-Essa recapitulação se verifica, na maioria dos casos, pela oportunidade que 
oferece à alma encarnada de se portar retamente, nas mesmas circunstâncias do 
passado culposo; porém, não constitui regra geral, salientando-se que, quanto 
maiores as aquisições de sabedoria e de amor, mais afastado se encontrará o 
Espírito, em aprendizado na Terra, dessa rememoração das experiências materiais, 
de cuja intimidade dolorosa poderá então prescindir, pela sua expressão superior 
de espiritualidade. 

 
 
 
34 –A denominada árvore genealógica dos seres humanos tem idêntica significação no 
plano espiritual? 
 

-Na esfera espiritual persiste o mesmo esforço na conservação e dilatação dos 
afetos familiares e, ora nos trabalhos regeneradores da Terra, ora na luz 
santificante dos planos siderais, transformam-se as paixões ou sentimentos 
ilegítimos em sagrados liames do espírito. 
 
A árvore genealógica, porém, como se conhece na luta planetária, não se 
transporta ao plano invisível, porque, aí, os vínculos de sangue são substituídos 
pelas atrações dos sentimentos de amor sublime, purificados no patrimônio das 
experiências e lutas vividas em comum. 

 
35 –A genética está submetida a leis puramente materiais? 
 

-As leis da genética encontram-se presididas por numerosos agentes psíquicos 
que a ciência da Terra está longe de formular, dentro dos seus postulados 
materialistas. Esses agentes psíquicos, muitas vezes, são movimentados pelos 
mensageiros do plano espiritual; encarregados dessa ou daquela missão junto 
às correntes da profunda fonte da vida. Eis por que, aos geneticistas, 
comumente se deparam incógnitas inesperadas, que deslocam o centro de suas 
anteriores ilações. 

 
36 –Pode a genética estatuir medidas que melhorem o homem? 
 



-Fisicamente falando, a própria natureza do orbe vem melhorando o homem, 
continuadamente, nos seus processos de seleção natural. Nesse sentido, a 
genética só poderá agir copiando a própria natureza material. Se essa ciência, 
contudo, investigar os fatores espirituais, aderindo aos elevados princípios que 
objetivaram a iluminação das almas humanas, então poderá criar um vasto 
serviço de melhoramento e regeneração do homem espiritual no mundo, 
mesmo porque, de outro modo, poderá ser uma notável mentora da eugenia, 
uma grande escultora das formas celulares, mas estará sempre fria para o 
espírito humano, podendo transformar-se em títere abominável nas mãos 
impiedosas dos políticos racistas. 

 
37 –As combinações de “genes”, aconselhadas pela genética, podem imprimir no 
homem certas faculdades ou certas vocações? 
 

-Alguns cientistas da atualidade proclamam essas possibilidades, esquecendo, 
porém, que a vocação ou faculdade é atributo da individualização espiritual, 
inacessível aos seus processos de observação. 
 
Os geneticistas podem realizar numerosas demonstrações nas células materiais; 
todavia, essas experiências não passarão dessa zona superficial, em se tratando 
das conquistas, das provações ou da posição evolutiva dos Espíritos 
encarnados. 

 
38 –Se a genética está orientada por elementos psíquicos, como esclarecer as 
conclusões tão exatas do mendelismo? 
 

-O mendelismo realizou experiências notáveis, porém, ainda encontra 
fenômenos inexplicáveis no processo de suas observações positivas. Faz-se 
mister considerar, igualmente, que, em escala decrescente, nos reinos da 
Natureza, a genética apresenta resultados felizes nas suas demonstrações, pelo 
material simples e primitivo tomado para as suas observações práticas; tais 
como os complexos celulares de plantas e de animais, constituídos por 
expressões rudimentares. Em escala ascendente, contudo, onde a evolução 
psíquica apresenta as suas características de intensidade e realização, a 
genética encontrará sempre os fatores espirituais, convocando-a para um 
campo mais vasto e mais sublime de operações. 

 
39 –Quais as causas do nascimento de monstruosidades entre os homens e entre os 
animais? 
 

-Não podemos olvidar que entre os homens esses fenômenos dolorosos 
decorrem do quadro de provações purificadoras, sem nos esquecermos, 
igualmente, de que o mundo terrestre ainda é escola preparatória de 
aperfeiçoamento. 
 
Os produtos teratológicos constituem luta expiatória, não só para os pais 
sensíveis, como para o Espírito encarnado sob penosos resgates do pretérito 
delituoso. 
 
Quanto aos animais, temos de reconhecer a necessidade imperiosa das 
experiências múltiplas no drama da evolução anímica. 
 



 Em tudo, porém, busquemos divisar a feição educativa dos trabalhos do 
mundo. 
 
A Terra é uma vasta oficina. Dentro dela operam os prepostos do Senhor, que 
podemos considerar como os orientadores técnicos da obra de aperfeiçoamento 
e redenção. Em determinadas seções de esforço, os homens são maus alunos 
ou trabalhadores rebelados. Nesses núcleos, os prepostos de Jesus podem 
edificar o mesmo trabalho de sempre; todavia, encontra a perturbação e a 
resistência dos próprios beneficiados, razão pela qual a fonte de energias pura 
não pode ser responsabilizada pelos fenômenos que a deturpam, operados pela 
indiferença, pela intenção criminosa ou pela perversidade das próprias criaturas 
humanas, objeto constante do carinho desvelado do Senhor, em todos os 
caminhos dos seus destinos. 

 
40 –A fecundidade e a esterilidade são provas? 
 

-No quadro de interpretações da Terra, esses conceitos podem indicar situações 
de prova para as almas que se encontram em experiências edificadores; 
todavia, se considerarmos a questão no seu aspecto espiritual; somos obrigados 
a reconhecer que a esterilidade não existe para o espírito que, na Terra, ou fora 
dela, pode ser fecundo em obras de beleza, de aperfeiçoamento e de redenção. 

 
41 –A idéia de evolução que tem influído na esfera de todas as ciências do mundo, 
desde as teorias darwinianas, representa agora uma nova etapa de aproximação entre 
os conhecimentos científicos do homem e as verdades do Espiritismo? 
 

-Todas as teorias evolucionistas no orbe terrestre caminham para a 
aproximação com as verdades do Espiritismo, no abraço final com a verdade 
suprema. 

 
 
 

Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 
Digitado por: Lúcia Aydir. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

PSICOLOGIA 
 

Emmanuel 
 

42 –Como poderemos compreender, pelo Espiritismo, o preceito da Psicologia que 
afirma a experiência dos nossos cinco sentidos como todo o fundamento de nossa vida 
mental? 
 

-O Espiritismo esclarece que o homem é senhor de um patrimônio mais vasto, 
consolidado nas suas experiências de outras vidas, provando que o legítimo 
fundamento da vida mental não reside, de maneira absoluta, na contribuição 
dos sentidos corporais, mas também nas recordações latentes do pretérito, das 
quais os fenômenos da inteligência prematura, na Terra, são os testemunhos 
mais eloqüentes. 

 
43 –Estabelecendo a psicologia do mundo como sede da memória, do julgamento e da 
imaginação, as partes do cérebro humano, cujas funções não são ainda devidamente 
conhecidas pela Ciência, retardam a solução de um problema que só pode ser 
satisfeito pelos conhecimentos espiritistas? 
 

-Distante das cogitações de ordem divina, a psicologia terrestre efetua essa 
procrastinação, até que consiga atingir o profundo estuário da verdade integral. 

 
 
44 –Poderá a Psicologia chegar a uma solução cabal do problema das desordens 
mentais, denominadas anormalidades psicológicas? 
 

-Movimentando tão-somente os materiais da ciência humana, a Psicologia não 
atingirá esse desiderato, conservando-se no terreno das definições e dos 
estudos, distantes da causa. 
 
Os conhecimentos do mundo, porém, caminham para a evolução dessa ciência 
à luz do Espiritismo, quando, então, seus investigadores poderão alcançar as 
soluções precisas. 

 
45 –A psicanálise freudiana, valorizando os poderes desconhecidos do nosso 
aparelhamento mental, representa um traço de aproximação entre a Psicologia e o 
Espiritismo? 
 

-Essas escolas do mundo constituem sempre grandes tentativas para aquisição 
das profundas verdades espirituais, mas os seus mestres, com raras exceções, 
se perdem na vaidade dos títulos acadêmicos ou nas falsas apreciações dos 
valores convencionais. 
 
Os preconceitos científicos, por enquanto, impossibilitam a aproximação 
legítima da Psicologia oficial e do Espiritismo. 
 
Os processos da primeira falam da parte desconhecida do mundo mental, a que 
chamam de subconsciente, sem definir essa cripta misteriosa da personalidade 
humana, examinando-a apenas na classificação pomposa das palavras. 
Entretanto, somente à luz do Espiritismo poderão os métodos psicológicos 



aprender que essa zona oculta, da esfera psíquica de cada um, é o reservatório 
profundo das experiências do passado, em existências múltiplas da criatura, 
arquivo maravilhoso em todas as conquistas do pretérito são depositadas em 
energias potenciais, de modo a ressurgirem no momento oportuno. 

 
46 –Como poderemos compreender os chamados complexos ou associações de idéias 
no fenômeno mental? 
 

-Sabemos que as associações de idéias não têm causa nas células nervosas, 
constituindo antes ações espontâneas do espírito dentro do vasto mecanismo 
circunstancial; ações essas, oriundas do seu esforço incessantes, projetadas 
através do cérebro mental, que não é mais que um instrumento passivo. 
 

47 –Por que, relativamente ao estudo dos processos mentais, se encontram divididos 
no campo da opinião os psicologistas do mundo? 
 

-Os psicologistas humanos, que se encontram ainda distantes das verdades 
espirituais, divide-se tão-só pelas manifestações do personalismo, dentro de 
suas escolas; mesmo porque, analisando apenas os efeitos,, não investigam as 
causas, perdendo-se na complicação das nomenclaturas científicas, sem uma 
definição séria e simples do processo mental, onde se sobrelevam as profundas 
realidades do espírito. 

 
48 –O Espiritismo esclarecerá a Psicologia quanto ao problema da sede de 
inteligência? 
 

-Somente com a cooperação do Espiritismo poderá a ciência psicológica definir 
a sede da inteligência humana, não nos complexos nervosos ou glandulares do 
corpo perecível, mas no espírito imortal. 

 
49 –Como devemos conceituar o sonho? 
 

-Na maioria das vezes, o sonho constitui atividade reflexa das situações 
psicológicas do homem no mecanismo das lutas de cada dia; quando as forças 
orgânicas dormitam em repouso indispensável. 
 
Em determinadas circunstâncias, contudo, como nos fenômenos premonitórios, 
ou nos de sonambulismo, em que a alma encarnada alcança elevada 
porcentagem de desprendimento parcial, o sonho representa a liberdade 
relativa do espírito prisioneiro da Terra, quando, então, se poderá verificar a 
comunicação  inter vivos, e, quanto possível, as visões proféticas, fatos esses 
sempre organizados pelos mentores espirituais de elevada hierarquia, 
obedecendo a fins superiores, e quando o encarnado em temporária liberdade 
pode receber a palavra e a influência diretas de seus amigos e orientadores do 
plano invisível. 

 
50 –A vocação é uma lembrança das existências passadas? 
 

-A vocação é o impulso natural oriundo da repetição de análogas experiências, 
através de muitas vidas. 
 
Suas características, nas disposições infantis, são o testemunho mais eloqüente 
da verdade reencarnacionista. 



 
 
51 –A loucura é sempre uma prova? 
 

-O desequilíbrio mental é sempre uma provação difícil e dolorosa. Essa 
realidade, contudo, podendo representar o resgate de uma dívida do pretérito 
escabroso e desconhecido pode, igualmente, constituir uma resultante da 
imprevidência de hoje, no presente que passa, fazendo necessária, acima de 
todas as exortações, aquela que recomenda a oração e a vigilância. 

 
52 –A alucinação é fenômeno do cérebro ou do espírito? 
 

-A alucinação é sempre um fenômeno intrinsecamente espiritual, mas pode 
nascer de perturbações estritamente orgânicas, que se façam reflexas no 
aparelho sensorial, viciando o instrumento dos sentidos, por onde o espírito se 
manifesta. 

 
53 –Os bons ou maus pensamentos do ser encarnado afetam a organização psíquica 
de seus irmãos na Terra, aos quais sejam dirigidas? 
 

Os corações que oram e vigiam, realmente, de acordo com as lições 
evangélicas, constroem a sua própria fortaleza, para todos os movimentos de 
defesa espontânea. 
 
Os bons pensamentos produzem sempre o máximo bem sobre aqueles que 
representam os seus objetivos, por se enquadrarem na essência da Lei Única, 
que é o Amor em todas as suas divinas manifestações; os de natureza inferior 
podem afetar o seu objeto, em identidade de circunstâncias, quando a criatura 
se faz credora desses choques dolorosos, na justiça das compensações. 
 
Sobre todos os feitos dessa natureza, todavia, prevalece a Providência Divina, 
que opera a execução de seus desígnios de equidade, com misericórdia e 
sabedoria. 
 
 

Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 
Digitado por: Lúcia Aydir. 

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



SOCIOLOGIA 
Emmanuel 

 
54 –Com a difusão da luz espiritual, alargará o homem a noção de pátria, de modo a 
abranger no mesmo nível todas as nações do mundo? 
 

-A luz espiritual dará aos homens um conceito novo de pátria, de maneira a 
proscrever-se o movimento destruidor pelos canhões e balas homicidas. 
 
Quando isso se verifique, o homem aprenderá a valorizar o berço em que 
nasceu, pelo trabalho e pelo amor, destruindo-se concomitantemente as 
fronteiras materiais; e dando lugar à era nova da grande família humana, em 
que as raças serão substituídas pelas almas e em que a pátria será honrada, 
não com a morte, mas com a vida bem aplicada e bem vivida. 

 
55 –A desigualdade verificada entre as classes sociais, no universo dos bens terrenos, 
perdurará nas épocas do porvir? 
 

-A desigualdade social é o mais elevado testemunho da verdade da 
reencarnação, mediante a qual cada espírito tem sua posição definida de 
regeneração e resgate. Nesse caso, consideramos que a pobreza, a miséria, a 
guerra, a ignorância, como outras calamidades coletivas, são enfermidades do 
organismo social, devido à situação de prova da quase generalidade dos seus 
membros. Cessada a causa patogênica com a iluminação espiritual de todos em 
Jesus-Cristo; a moléstia coletiva estará eliminada dos ambientes humanos. 

 
 
56 –Pode admitir-se, em Sociologia, o conceito de igualdade absoluta? 
 

-A concepção igualitária absoluta é um erro grave dos sociólogos, em qualquer 
departamento da vida. A tirania política poderá tentar uma imposição nesse 
sentido, mas não passará das espetaculosas uniformizações simbólicas para 
efeitos exteriores, porquanto o verdadeiro valor de um homem está no seu 
íntimo, onde cada espírito tem sua posição definida pelo próprio esforço. 
 
Nessa questão existe uma igualdade absoluta de direitos dos homens perante 
Deus, que concede a todos os seus filhos uma oportunidade igual nos tesouros 
inapreciáveis do tempo. Esses direitos são os da conquista da sabedoria e do 
amor, através da vida, pelo cumprimento do sagrado dever do trabalho e do 
esforço individual. Eis por que cada criatura terá o seu mapa de méritos nas 
sendas evolutivas, constituindo essa situação, nas lutas planetárias, um a 
grandiosa progressiva em matéria de raciocínios e sentimento, em que se 
elevará naturalmente todo aquele que mobilizar as possibilidades concedidas à 
sua existência para o trabalho edificante da iluminação de si mesmo, nas 
sagradas expressões do esforço individual. 

 
57 –Poderão os homens resolver sem atritos as chamadas questões proletárias? 
 

-Sim, quando se decidirem a aceitar e aplicar os princípios sagrados do 
Evangelho. Os regulamentos apaixonados, as greves, os decretos unilaterais, as 
ideologias revolucionárias, são cataplasmas inexpressivas, complicando a chaga 
da coletividade. 



 
O socialismo é uma bela expressão de cultura humana, enquanto não resvala 
para os pólos do extremismo. 
 
Todos os absurdos das teorias sociais decorrem da ignorância dos homens 
relativamente à necessidade de sua cristianização. Conhecemos daqui os maus 
dirigentes e os maus dirigidos, não como homens ricos e pobres, mas como 
avarentos e a revoltados. Nessas dias Expressões, as criaturas operam o 
desequilíbrio de todos os mecanismos do trabalho natural. 
 
A verdade é que todos os homens são proletários da evolução e nenhum 
esforço de boa realização na Terra é indigno do espírito encarnado. 
 
Cada máquina exige uma direção especial, e o mecanismo do mundo requer o 
infinito de aptidões e de conhecimentos. 
 
Sem a harmonia de cada peça na posição em que se encontra, toda produção é 
contraproducente e toda boa tarefa impossível. 
 
Todos os homens são ricos pelas bênçãos de Deus e cada qual deve aproveitar, 
com êxito, os “talentos” recebidos, porquanto, sem exceção de um só, 
prestarão um dia, ale-túmulo, contas de seus esforços. 
 
Que os trabalhadores da direção saibam amar, e que os da realização nunca 
odeiem. Essa é a verdade pela qual compreendemos que todos os problemas do 
trabalho, na Terra, representam uma equação de Evangelho. 

 
58 –Reconhecendo-se o Estado como aparelhamento de leis convencionais, é 
justificável a sua existência, bem como a das classes armadas, que sustentam no 
mundo? 
 

-Na situação (ou condição) atual do mundo e considerando a heterogeneidade 
dos caracteres e das expressões evolutivas das criaturas, examinadas 
isoladamente, justifica-se a necessidade dos aparelhos estatais nas convenções 
políticas, bem como das classes armadas que os mantém no orbe, como 
institutos de ordem para a execução das provas individuais, nas contingências 
humanas, até que o homem perceba o sentido de concórdia e fraternidade 
dentro das leis do Criador; prescindindo então da obrigatoriedade de certas 
determinações das  leis humanas, convencionais e transitórias. 

 
59 –Tem o Espiritismo um papel especial junto da Sociologia? 
 

-Na hora atual da humanidade terrestre, em que todas as conquistas da 
civilização se subvertem nos extremismos, o Espiritismo é o grande iniciador da 
Sociologia, por significar o Evangelho redivivo que as religiões literalistas 
tentam inumar nos interesses econômicos e na convenção exterior de seus  
prosélitos (adeptos). 
 
Restaurando os ensinos de Jesus para o homem e esclarecendo que os valores 
legítimos da criatura são os que procedem da consciência e do coração, a 
doutrina consoladora dos Espíritos reafirma a verdade de que a cada homem 
será dado de acordo com seus méritos, no esforço individual, dentro da 
aplicação da lei do trabalho e do bem; razão pela qual representa o melhor 



antídoto dos venenos sociais atualmente espalhados no mundo pelas filosofias 
políticas do absurdo e da ambição desmedida, restabelecendo a verdade e a 
concórdia para os corações. 

 
60 –Como se deverá comportar o espiritista perante a política do mundo? 
 

_O sincero discípulo de Jesus está investido de missão mais sublime, em face 
da tarefa política saturada de lutas materiais. Essa é a razão por que não deve 
provocar uma situação de evidência para si mesmo nas administrações 
transitórias do mundo. E, quando convocado a tais situações pela força das 
circunstâncias, deve aceita-las não como galardão para a doutrina que professa, 
mas como provação imperiosa e árdua, onde todo êxito é sempre difícil. O 
espiritista sincero deve compreender que a iluminação de um mundo, 
salientando-se que a tarefa do Evangelho, junto das almas encarnadas na 
Terra, é a mais importante de todas, visto constituir e consolar e instruir, em 
Jesus, para que todos mobilizem as suas possibilidades divinas no caminho da 
vida. Trocá-la por um lugar no banquete dos Estados é inverter o valor dos 
ensinos, porque todas as organizações humanas são passageiras em face da 
necessidade de renovação de todas as fórmulas  do homem na lei do progresso 
universal, depreendendo-se daí que a verdadeira construção da felicidade geral 
só será efetiva com bases legítimas no espírito das criaturas. 

 
61 –Como devemos encarar a política do racismo? 
 

-Se é justo observarmos nas pátrias o agrupamento de múltiplas coletividades, 
pelos laços afins da educação e do sentimento, a política do racismo deve ser 
encarada como erro grave, que pretexto algum justifica, porquanto não pode 
apresentar base séria nas suas alegações, que mal encobrem o propósito 
nefasto de tirania e separatividade. 

 
 
62 –O “não matarás” alcança o caçador que mata por divertimento e o carrasco que 
extermina por obrigação? 
 

-À medida que evolverdes no sentimento evangélico; compreendereis que todos 
os matadores se encontram em oposição ao texto sagrado. 
 
No grau dos vossos conhecimentos atuais, entendeis que somente os 
assassinos que matam por perversidade estão contra a lei divina. Quando 
avançardes mais no caminho, aperfeiçoando o aparelho social, não tolerareis o 
carrasco, e, quando estiverdes mais espiritualizados, enxergando nos animais 
os irmãos inferiores de vossa vida, a classe dos caçadores não terá razão de 
ser. 
 
Lendo, os nossos conceitos, recordareis os animais daninhos e, no íntimo, 
haveis de ponderar sobre a necessidade do seu extermínio. É possível, porém, 
que não vos lembreis dos homens daninhos e ferozes. O caluniador não 
envenena mais que o toque de uma serpente? Com frieza a maquinaria da 
guerra incompreensível não é mais impiedosa que o leão selvagem?... 
 
Ponderemos essas verdades e reconheceremos que o homem espiritual do 
futuro, com a luz do Evangelho na inteligência e no coração, terá modificado o 



seu ambiente de lutas, auxiliando igualmente os esforços evolutivos de seus 
companheiros do plano inferior, na vida terrestre. 

63 –Considerando a determinação positiva do “não julgueis”, como poderemos 
discernir do mal, sem julgamento? 
 

-Entre julgar e discernir, há sempre grande distância. O ato de julgar para a 
especificação de conseqüência definitiva pertence à autoridade divina, porém, o 
direito da análise está instituído para todos os Espíritos, de modo que, 
discernindo o bem e o mal, o erro e a verdade, possam as criaturas traçar as 
diretrizes do seu melhor caminho para Deus. 

 
64 –Em face da lei dos homens, quando em presença do processo criminal, deve dar-
se o voto condenativo, em concordância com o processo-crime, ou absolver o réu em 
obediência ao “não julgueis”? 
 

-Na esfera de nossas experiências, consideramos que, à frente dos processos 
humanos, ainda quando as suas peças sejam condenatórias, deve-se recordar a 
figura do Cristo junto da pecadora apedrejada, pois que Jesus estava também 
perante um júri. 
 
“Quem estiver sem pecado atire a primeira pedra” – é a sentença que deveria 
lembrar, sempre, a nossa situação comum de Espíritos decaídos, para não 
condenar esse ou aquele dos nossos semelhantes. “Vai e não peques mais” – 
deve ser a nossa norma de conduta dentro do próprio coração, afastando-se a 
erva do mal que nele viceje. 
 
Nos processos públicos, a autoridade judiciária, como peça integrante da 
máquina do Estado no desempenho de suas funções especializadas, deve saber 
onde se encontra o recurso conveniente para o corretivo ou para a reeducação 
do organismo social, mobilizando, nesse mister, os valores de sua experiência e 
de suas responsabilidades. 
 
Individualmente, porém, busquemos aprender que se podemos “julgar” alguma 
coisa, julguemo-nos, sempre, em primeiro lugar, como o irmão mais próximo 
daquele a quem se atribui um crime ou uma falta, a fim de estarmos acordes 
com Aquele que é a luz dos nossos corações. 
 
Nas horas comuns da existência, procuremos a luz evangélica para analisar o 
erro e a verdade, discernir o bem e o mal; todavia, no instante dos julgamentos 
definitivos, entreguemos os processos A Deus, que, antes, de nós, saberá 
sempre o melhor caminho da regeneração dos seus filhos trabalhadores. 

 
65 –O homem que guarda responsabilidade nos cargos públicos da Terra responde, no 
plano espiritual, pelas ordens que cumpre e faz cumprir? 
 

-A responsabilidade de um cargo público, pelas suas características morais, é 
sempre mais importante que a concedida por Deus sobre um patrimônio 
material. Daí a verdade que, na vida espiritual, o depositário do bem público 
responderá sempre pelas ordens expedidas pela sua autoridade, nas tarefas da 
Terra. 

 
66 –O preceito evangélico – “assim, pois, aquele que dentre vós não renunciar a tudo 
o que tem, não pode ser meu discípulo” – deve ser interpretado no sentido absoluto? 



-Ainda esse ensino do Mestre deve ser considerado no seu divino simbolismo. 
 
A fortuna e a autoridade humanas são também caminhos de experiências e 
provas, e o homem que as atirasse fora de si, arbitrariamente, procederia com 
a noção da irresponsabilidade, desprezando o ensejo do progresso que a 
Providência Divina lhe colocou nas mãos. 
 
Todos os homens são usufrutuários dos bens divinos e os convocados ao 
trabalho de administração desses bens devem encarar a sua responsabilidade 
como problema dos mais sérios da vida. 
 
Renunciando ao egoísmo, ao orgulho, à fraqueza, às expressões de vaidade, o 
homem cumprirá a ordenação evangélica, e, sentindo, a grandeza de Deus, 
único dispensador no patrimônio real da vida, será discípulo do Senhor em 
quaisquer circunstâncias, por usar as suas possibilidades materiais e espirituais, 
sem os característicos  envenenados do mundo, como intérprete sincero dos 
desígnios divinos para felicidade de todos. 
 

67 –Como interpretar o movimento feminista na atualidade da civilização? 
 

-O homem e a mulher, no instituto conjugal, são como o cérebro e o coração do 
organismo doméstico. 
 
Ambos são portadores de uma responsabilidade igual no sagrado colégio da 
família; e, se a alma feminina sempre apresentou um coeficiente mais avançado 
de espiritualidade na vida, é que, desde cedo, o espírito masculino intoxicou as 
fontes da sua liberdade, através de todos os abusos, prejudicando a sua posição 
moral no decurso das existências numerosas, em múltiplas experiências 
seculares. 
 
A ideologia feminista dos tempos modernos, porém, com as diversas bandeiras 
políticas e sociais, pode ser um veneno para a mulher desavisada dos seus 
grandes deveres espirituais na face da Terra.  Se existe um feminismo legítimo, 
esse deve ser o da reeducação da mulher para o lar, nunca para uma ação 
contraproducente fora dele. É que os problemas femininos não poderão  ser 
solucionados pelos códigos do homem, mas somente à luz generosa e divina do 
Evangelho. 

 
68 –Como conceituar o estado de espírito do homem moderno, que tanto se preocupa 
com o “estar bem na vida”, “ganhar bem” e “trabalhar para enriquecer”? 
 

-Esse propósito do homem viciado, dos tempos atuais. Constitui forte expressão 
de ignorância dos valores espirituais na Terra, onde se verifica a inversão de 
quase todas as conquistas morais. 
 
Foi esse excesso de inquietação, no mais desenfreado egoísmo, que provocou a 
crise moral do mundo, em cujos espetáculos sinistros podemos reconhecer que 
o homem físico, da radiotelefonia e do transatlântico, necessita de mais verdade 
que dinheiro, de mais luz que de pão. 
 

Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 
Digitado por: Lúcia Aydir. 

 



II 
 

CIÊNCIAS ABASTRATAS 
Emmanuel 

 
69 –No quadro dos valores espirituais, qual a posição das ciências abstratas como a 
Matemática, a Estatística e a Lógica, por exemplo, que requerem o máximo de método 
e observação para as suas atividades dedutivas? 
 

-Ainda aqui, observamos a Matemática e a Estatística medindo, calculando e 
enumerando o patrimônio das expressões materiais, e a Lógica orientando as 
atividades intelectuais do homem, nas contingências de sua vida no planeta. 
 
Não podemos desprezar a cooperação das ciências abstratas nos postulados 
educativos, por adestrarem as inteligências, dilatando a espontaneidade nos 
espíritos, de maneira a estabelecer a facilidade de compreensão dos valores da 
vida planetária, mas temos de reconhecer que as suas atividades, quase todas 
circunscritas ao ambiente do mundo, são processos ou meios para que o 
homem atinja a ciÊncia da vida em suas mais profundas revelações espirituais, 
ciÊncia que simboliza a divina finalidade de todas as investigações e análises 
das organizações existentes na Terra. 

 
 

Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 
Digitado por: Lúcia Aydir. 

 
 

 
 

III 
 

CIÊNCIAS ESPECIALIZADAS 
 

Emmanuel 
 

70 –As ciências especializadas com a Astronomia, a Meteorologia, a Botânica e a 
Zoologia, foram criadas pelo esforço do espírito humano, na evolução das ciências 
fundamentais? 
 

-Como atividades complementares das ciências fundamentais, esses estudos 
especializados representam um conjunto de conquistas do espírito humano, no 
sagrado labor da entidade abstrata a que chamamos “civilização”. 
 
Tais esforços constituem a catalogação das pesquisas e realizações 
propriamente humanas: todavia, convergem para a ciência integral no plano 
infinito, onde se irmanarão com os valores morais na glorificação do homem 
redimido. 

 
71 –Como julgar a posição da Terra em relação aos outros mundos? 



 
-A grandeza do plano sideral, onde se agita a comunidade dos sistemas, é 
demasiado profunda para que possamos assinar-lhe a definição com os 
mesquinhos formulários da Terra. 
 
No turbilhão do Infinito, o sistema planetário centralizado pelo nosso Sol é 
excessivamente singelo, constituindo um aspecto muito pobre da Criação. 
 
Basta lembrar que Capela, um dos nossos vizinhos mais próximos, é um sol 
5.800 vezes maior que o nosso astro do dia, sem esquecermos que a Terra é 
1.300.000 vez menor que o nosso Sol. 
 
Nessas cifras grandiosas, compreendemos a extensão da nossa humildade no 
Universo, apiedando-nos sinceramente da situação dos conquistadores 
humanos de todos os matizes, os quais no afã de açambarcarem patrimônios 
materiais, nos dão a impressão de ridículos e vaidosos polichinelos da vida. 

 
72 –Existem planetas de condições piores que as da Terra? 
 

-Existem orbes que oferecem piores perspectivas de existência que o vosso e, 
no que se refere a perspectivas, a Terra é um plano alegre e formoso, de 
aprendizado. O único elemento que aí destoa da Natureza é justamente o 
homem, avassalado pelo egoísmo. 
 
Conhecemos planetas onde os seres que os povoam são obrigados a um esforço 
contínuo e penoso para aliciar os elementos essenciais à vida; outros, ainda, 
onde numerosas criaturas se encontram em doloroso degredo. Entretanto, no 
vosso, sem que haja qualquer sacrifício de vossa parte, tendes gratuitamente 
céu azul, fontes fartas, abundância de oxigênio, árvores amigas, frutos e flores, 
cor e luz, em santas possibilidades de trabalho, que o homem há renegado em 
todos os tempos. 

 
73 –A humanidade terrestre é idêntica a doutros orbes? 
 

-Nas expressões física, semelhante analogia é impossível, em face das leis 
substanciais que regem cada plano evolutivo; mas, procuremos entender por 
humanidade a família espiritual de todas as criaturas de Deus que povoam o 
Universo e, examinada a questão sob esse prisma, veremos a comunidade 
terrestre identificada com a coletividade universal. 

 
74 –O homem científico poderá encarar com êxito as possibilidades de uma viagem 
interplanetária? 
 

-Pelo menos, enquanto perdurar a sua atitude de confusão, de egoísmo e 
rebeldia, a humanidade terrestre são deve alimentar qualquer projeto de 
viagem interplanetária. 

 
Que dizermos do homem que, sem dispor a ordem na sai própria casa, quisesse 
invadir a residência dos vizinhos? Se tantas vezes as criaturas terrestres têm 
menosprezado os bens que a Providência Divina lhes colocou nas mãos, não 
seria justo circunscreve-las ao seu âmbito acanhado e mesquinho? 
 
O insulamento da Terra é um bem inapreciável. 



 
Observemos as expressões do progresso humano, movimentadas para a guerra 
e para a destruição, nos triunfos da força, e rendamos louvores ao Pai Celestial 
por não haver dilatado no orbe terreno os processo de observação das suas 
vaidosas criaturas. 

 
75 –Na diversidade de suas experiências, é o Espírito obrigado a adaptar-se às 
condições fluídicas de cada orbe? 
 

-Esse é um imperativo para aquisição de seus valores evolutivos dentro das leis 
do aperfeiçoamento. 

 
76 –Poderão os fenômenos da meteorologia ser controlados, mais tarde, pelos 
homens? 
 

-Os fenômenos meteorológicos, incontroláveis pelas criaturas humanas, não o 
são pelos prepostos de Jesus, que buscam dispo-los de acordo com os 
ascendentes espirituais a serem observados em todos os processos evolutivos. 
 
Não olvidemos, contudo, que a Terra é uma escola. 
 
Se não é possível conceder, por enquanto, um título de conhecimento total aos 
discípulos rebeldes e preguiçosos. Isso será possível um dia, quando a evolução 
moral houver atingido o nível indispensável ao aproveitamento dessa ou 
daquela força, em benefício de todos. 

 
77 –Os Espíritos se preocupam com a Botânica? 
 

-Na Botânica encontrais as mesmas incógnitas dos princípios, apenas 
explicáveis pelos fatores transcendentes, o que prova a atenção do plano 
espiritual para com o chamado reino dos vegetais. 
 
Esse departamento da Natureza, campo de evolução como os outros, recebe 
igualmente o sagrado influxo do Senhor, através da assistência de seus 
mensageiros, desde os pródromos da organização planetária. 
 
Recordai-vos de que o homem é discípulo numa escola que o seu raciocínio já 
encontrou organizada pela sabedoria divina e, em nome dAquele que é a 
origem sagrada de nossas vidas, amai as árvores e tende cuidado com o 
campo, onde florescem as bênçãos do céu. 

 
78 –A Zoologia é também objeto de atenção dos planos espirituais? 
 

-Sem dúvida, também a Zoologia merece o zelo da esfera invisível, mas é 
indispensável considerarmos a utilidade de uma advertência aos homens, 
convidando-os a examinar detidamente os seus laços de parentesco com os 
animais, dentro das linhas evolutivas, sendo justo que procurem colocar os 
seres inferiores da vida planetária sob o seu cuidado amigo. 
 
Os reinos da Natureza, aliás, são o campo de operação e trabalho dos homens, 
sendo razoável considera-los, mais sob a sua responsabilidade direta que 
propriamente dos Espíritos, razão por que responderão perante as leis divinas 
pelo que fizerem, em consciência, com os patrimônios da natureza terrestre. 



 
79 –Como interpretar nosso parentesco com os animais? 
 

Considerando que eles igualmente possuem diante do tempo, um porvir de 
fecundas realizações, através de numerosas experiências chegarão, um dia, ao 
chamado reino hominal, como, por nossa vez, alcançaremos, no escoar dos 
milênios, a situação de angelitude. A escala do progresso é sublime e infinita. 
No quadro exíguo dos vossos conhecimentos, busquemos uma figura que nos 
convoque ao sentimento de solidariedade e de amor que deve imperar em todos 
os departamentos da natureza visível e invisível. O mineral é atração. O vegetal 
é sensação. O animal é instinto. O homem é razão. O anjo é divindade. 
Busquemos reconhecer a infinidade de laços que nos unem nos valores 
gradativos da evolução e ergamos em nosso íntimo o santuário eterno da 
fraternidade universal. 
 

 
Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 

Digitado por: Lúcia Aydir. 
 

 
 
 
 

IV 
 

CIÊNCIAS COMBINADAS 
 

Emmanuel 
 

80 –As chamadas ciências combinadas, entre as quais a História, a Geologia e a 
Geografia, surgiram no mundo tão-só pelo esforço dos Espíritos aqui encarnados? 
 

-Indiretamente, as criaturas humanas têm recebido, em todas as épocas, a 
cooperação do plano espiritual para a edificação dos seus valores mais 
legítimos. 
 
As chamadas ciências combinadas são expressões do mesmo quadro de 
conhecimentos humanos, com igual convergência para a sabedoria integral, no 
plano infinito. 
 
A História, como a conheceis, não é uma estatística dos acontecimentos do 
planeta através das palavras? 
 
Todas elas são processos evolutivos para os valores intelectuais do homem, a 
caminho das conquistas definitivas de sua personalidade imortal. 
 

 
81 –Nos planos espirituais a história das civilizações terrestres é conhecida nas 
mesmas características em que a conhecemos através dos narradores humanos? 
 

 



-A descrição dos fatos é aproximadamente a mesma; todavia, os métodos de 
apreciação dos acontecimentos e das situações divergem de maneira quase 
absoluta. 
 
Muitas vezes os heróis nos livros da Terra são entidades misérrimas na esfera 
espiritual. Verifica-se, então, o contrário. Conhecemos Espíritos altíssimos que 
vieram do mundo cobertos de virtudes gloriosas, e que não constam de 
nenhuma lembrança da Humanidade. Os altares e as galerias patrióticas da 
Terra foram sempre comprometidos pela política rasteira das paixões. Poucos 
heróis do planeta fazem jus a esse título no mundo da verdade. 
 
É por essa razão que a história do orbe sendo exata, no concernente à 
descrição e à cronologia, é ilegítima no que se refere à justiça e à sinceridade. 

 
82 – Os falsos julgamentos da História agravam a situação dos que se desprendem do 
mundo, na qualidade de heróis, sem que o sejam? 
 

-As exéquias solenes, os necrológios brilhantes, os pomposos adjetivos que se 
concedem aos “mortos”, em troca do ouro da posição convencional que 
deixaram, afligem os que partiram pela morte, de maneira intraduzível. Penosa 
situação de angústia se estabelece para esses Espíritos sofredores e 
perturbados, que se envergonham de si mesmos, experimentando a mais funda 
repugnância pelas homenagens recebidas. 
 
Cessada essa fase do julgamento insincero do mundo, freqüentemente se 
poderá observar a incoerência dos homens. 
 
O “antigo herói” volta ao orbe com as vestes do mendigo ou do proletário rude, 
aprendendo nas lágrimas silenciosas a compor os cânticos do dever e do 
trabalho santificantes; todavia, ninguém o vê, porque, na história do mundo, 
em todos os tempos, o homem sempre incensou a tirania e raramente fixou o 
olhar inquieto na flor carinhosa e humilde da virtude. 

 
83 –É o historiador responsável pelos juízos falsos da História? 
 

-Considerando-se que cada Espírito, encarnado tem sua tarefa especial nesse 
ou naquele setor evolutivo, os historiadores que se deixam mergulhar no 
interesse econômico das sinecuras políticas; embriagados pelo vinho da 
mediocridade; responderão além-túmulo pela exploração comercial da 
inteligência que hajam praticado na Terra, adulterando a justiça e o direito, 
evitando a verdade, ou fornecendo mentiras ao espírito confiante dos pósteros. 

 
84 –Se um Espírito no plano invisível não é realmente uma criatura santificada, como 
receberá as orações de seus devotos, se a história do mundo o canonizou? 
 

-A canonização é um processo muito arrojado das ambições humanas, para ser 
considerado perante a verdade espiritual. 
 
Conhecemos inquisidores, verdugos de povos e traidores do bem, conduzidos 
ao altar pelo falso julgamento da política humana. A prece dos devotos 
invocando o seu socorro muitas vezes sem se lembrarem da paternidade de 
Deus, ecoa-lhes no coração perturbado como vozes de acusação terrível e 
dolorosa, porquanto reavivam ainda mais a nudez de suas feridas. 



Freqüentemente, os Espíritos que se encontram nessa penosa situação rogam a 
Jesus a concessão das experiências mais humildes na Terra, a fim de olvidarem 
os ruídos nocivos das falsas glórias do planeta, no silêncio das grandes dores 
que iluminam e regeneram. 

 
85 –As primeiras formas planetárias obedeceram a um molde especial preexistente? 
 

-Jesus foi o divino escultor da obra geológica do planeta. Junto de seus 
prepostos, iluminou a sombra dos princípios com os eflúvios sublimados do seu 
amor, que saturaram todas as substâncias do mundo em formação. 
 
Não podemos afirmar que as formas da Natureza, em sua  manifestação inicial, 
obedecessem a um molde preexistente, no sentido de imitação, porque todas 
elas receberam o influxo sagrado do coração do Cristo. 
 
A verdade é que, assim como as vossas construções materiais, todas as obras 
viveram previamente no cérebro de um engenheiro ou de um arquiteto, todas 
as formas de vida na Terra foram primeiramente concebidas na sua visão 
divina. 

 
86 –Tendo sido a Terra formada pelo poder divino, por que passou o planeta por 
tantas etapas evolutivas, muitas das quais duraram milhões de anos? 
 

-No infinito do Universo, a evolução do princípio espiritual tem de escapar a 
todas as vossas limitações de tempo e de espaço, na tábua dos valores 
terrestres. 
 
As aquisições de cada indivíduo resultam da lei do esforço próprio no caminho 
ilimitado da criação, destacando-se daí as mais diversas posições evolutivas das 
criaturas e compreendendo-se que tempo e espaço são laboratórios divinos, 
onde todos os princípios da vida são submetidos às experiências do 
aperfeiçoamento, de modo que cada um deva a si mesmo todas as realizações, 
no dia de aquisição dos mais altos valores da vida. 

 
87 –De onde foram tirados os elementos para a formação da Terra? 
 

-Sabemos que a aglutinação molecular, bem como o motor transcendente do 
mundo, obedeceu ao sopro gerador da vida, oriundo do Todo-Poderoso e 
lançado sobre o infinito da criação universal; contudo, achamo-nos ainda na 
situação do aluno que encontrou a escola já edificada, cabendo-nos louvar e 
buscar, pelo trabalho e pelo aperfeiçoamento, o seu Divino Autor. 

 
88 –Deve o homem terrestre enxergar nas comoções geológicas do globo elementos 
de provação para a sua vida? 
 

-Os abalos sísmicos não são simples acidentes da Natureza. O mundo não está 
sob a direção de forças cegas. As comoções do globo são instrumentos de 
provações coletivas, ríspidas e penosas. Nesses cataclismos, a multidão resgata 
igualmente os seus crimes de outrora e cada elemento integrante da mesma 
quita-se do pretérito na pauta dos débitos individuais. 

 
89 –Por que razão não existe nos textos sagrados uma notícia positiva das terras 
descobertas posteriormente à vinda de Jesus ao planeta? 



 
-Nesse particular, temos de convir que a palavra das profecias, através de 
todos os tempos e situações do planeta, como eco das regiões divinas, não teve 
em mira senão a edificação do Reino de Deus nos corações, desprezando as 
fundações humanas, precárias e perecíveis. Todavia, no desdobramento das 
revelações, encontrareis notícias das novas terras, posteriormente descobertas, 
informações essas que se encontram sob os véus dos símbolos, como aconteceu 
com todas as demais notificações que o Velho e Novo Testamentos legaram ao 
homem espiritual. 
 
 

Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 
Digitado por: Lúcia Aydir. 

 
 

 
 

V 
 
 

CIÊNCIAS APLICADAS 
Emmanuel 

 
 

90 –As ciências aplicadas, como a Agricultura, a Engenharia, a Medicina, a Educação e 
a Economia representam o campo de esforço dos Espíritos encarnados, para 
amplificação dos conhecimentos do homem, em benefício material da Humanidade? 

 
-As ciências aplicadas são as forças que se mobilizam para as comodidades da 
civilização; todavia, apesar de suas características materiais, é dentro de seus 
quadros que se organizam os esforços abençoados do Espírito, em provas de 
regeneração ou em missões purificadoras, na sua marcha ascensional para o 
perfeito. 
 
Entrosando-se com as atividades complementares das demais expressões 
científicas do planeta, todas se harmonizam, nas lutas do homem, como 
recursos terrenos para o desiderato das finalidades divinas. 
 
 

91 –No quadro das ciências, as inspirações do plano superior são destinadas a 
determinados estudiosos ou lançados de maneira geral para todos os cientistas? 
 

-Nos departamentos da atividade científica existe às vezes, esse ou aquele 
missionário, com tarefa especializada e conferida, tão-somente ao seu esforço. 
 
Em se tratando, porém, de idéias e aparelhos novos, nos movimentos 
evolutivos, as inspirações do plano espiritual são distribuídas em todas as 
correntes do pensamento humano, percebendo-as, contudo, somente aqueles 
que se encontram sintonizados com as suas vibrações. 

 



92 –O agricultor, aplicando os conhecimentos da ciência para a melhoria do seu meio 
ambiente e elevação do nível social em que se encontra, cumpre, também, missão 
espiritual? 
 

-O homem recebeu, igualmente, uma grande tarefa junto ao solo do globo, 
fonte de manutenção de sua existência, competindo-lhe o bom serviço de 
cultivar e aperfeiçoar o trato da terra, sob a sua ordenação transitória, 
porquanto é na oficina do orbe que ele se prepara, de modo geral, para o seu 
futuro infinito, cheio de beleza e de realizações definitivas no plano eterno. 

 
93 –O engenheiro, na movimentação dos patrimônios materiais do orbe, alargando as 
possibilidades de comunicação entre os povos, é amparado pelas forças espirituais? 
 

-As fontes de proteção do plano invisível amparam todos os esforços generosos 
e sinceros que objetivam não só o aperfeiçoamento da escola planetária, como 
também o de seus filhos. Assim, temos de reconhecer no engenheiro abnegado 
um obreiro do progresso e da fraternidade. 
 
Essa a razão pela qual as grandes obras da engenharia, em sua feição 
beneficiária, apesar de materiais, possuem elevada significação pela extensão 
de sua utilidade ao espírito coletivo. 

 
94 –Como é considerada nos planos espirituais a medicina terrena? 
 

-A medicina humana, compreendida e aplicada dentro de suas finalidades 
superiores, constitui uma nobre missão espiritual. 
 
O médico honesto e sincero, amigo da verdade e dedicado ao bem; é um 
apóstolo da Providência Divina, da qual recebe a precisa assistência e 
inspiração, sejam quais forem os princípios religiosos por ele esposados na vida. 

 
 
95 –Em face dos esforços da Medicina, como devemos considerar a saúde? 
 

-Para o homem da Terra, a saúde pode significar o equilíbrio perfeito dos órgãos 
materiais; para o plano espiritual, todavia, a saúde é a perfeita harmonia da 
alma, para obtenção da qual, muitas vezes, há necessidade da contribuição 
preciosa das moléstias e deficiências transitórias da Terra. 

 
96 –Toda moléstia do corpo tem ascendentes espirituais? 
 

-As chagas da alma se manifestam através do envoltório humano,. O corpo 
doente reflete o panorama interior do espírito enfermo. A patogenia é um 
conjunto de inferioridades do aparelho psíquico. 
 
E é ainda na alma que reside a fonte primária de todos os recursos 
medicamentosos definitivos. A assistência farmacêutica do mundo não pode 
remover as causas transcendentes do caráter mórbido dos indivíduos. O 
remédio eficaz está na ação do próprio espírito enfermiço. 
 
Podeis objetar que as injeções e os comprimidos suprimem a dor; todavia, o 
mal ressurgirá mais tarde nas células do corpo. Indagareis, aflitos, quanto às 
moléstias incuráveis pela ciência da Terra e eu vos direi que a reencarnação, 



em si mesma, nas circunstâncias do mundo envelhecido nos abusos, já 
representa uma estação de tratamento e de cura e que há enfermidades d ‘ 
alma, tão persistentes, que podem reclamar várias estações sucessivas, com a 
mesma intensidade nos processos regeneradores. 

 
97 –Se as enfermidades são de origem espiritual, é justo a aplicação dos 
medicamentos humanos, a cirurgia, etc, etc? 
 

-O homem deve mobilizar todos os recursos ao seu alcance, em favor do seu 
equilíbrio orgânico. Por muito tempo ainda, a Humanidade não poderá 
prescindir da contribuição do clínico, do cirurgião e do farmacêutico, 
missionários do bem coletivo. O homem tratará da saúde do corpo, até que 
aprenda a preserva-lo e defende-lo, conservando a preciosa saúde de sua alma. 
 
Acima de tudo, temos de reconhecer que os serviços de defesa das energias 
orgânicas, nos processos humanos, como atualmente se verificam, asseguram a 
estabilidade de uma grande oficina de esforços santificadores no mundo. 
Quando, porém, o homem espiritual dominar o homem físico, os elementos 
medicamentosos da Terra estarão transformados na excelência dos recursos 
psíquicos e essa grande oficina achar-se-á elevada a santuário de forças e 
possibilidades espirituais junto das almas. 

 
98 –Nos processos de cura, como deveremos compreender o passe? 
 

-Assim como a transfusão de sangue representa uma renovação das forças 
físicas, o passe é uma transfusão de energias psíquicas,com a diferença de que 
os recursos orgânicos são retirados de um reservatório limitado, e os elementos 
psíquicos o são do reservatório ilimitado das forças espirituais. 

 
99 –Como deve ser recebidos e dados o passe? 
 
 

-O passe poderá obedecer à fórmula que forneça maior porcentagem de 
confiança, não só a quem o dá, como a quem o recebe. Devemos esclarecer, 
todavia, que o passe é a transmissão de uma força psíquica e espiritual, 
dispensando qualquer contacto físico na sua aplicação. 

 
100 –A chamada “benzedura”, conhecida nos meios populares, será uma modalidade 
do passe? 
 

-As chamadas “benzeduras”, tão comuns no ambiente popular, sempre que 
empregadas na caridade, são expressões humildes do passe regenerador, 
vulgarizado nas instituições espirituais de socorro e de assistência. 
 
Jesus nos deu a primeira lição nesse sentido, impondo as mãos divinas sobre os 
enfermos e sofredores, no que foi seguido pelos apóstolos do Cristianismo 
primitivo. 
 
“Toda boa dádiva e dom perfeito vêm do Alto” – dizia o apóstolo, na profundeza 
de suas explanações. 
 
A prática do bem pode assumir as fórmulas mais diversas. Sua essência, 
porém, é sempre a mesma diante do Senhor. 



 
101 –Por que não será permitida às entidades espirituais a revelação dos processos de 
cura da lepra, do câncer, etc? 
 

-Antes de qualquer consideração, devemos examinar a lei das provações e a 
necessidade de sua execução plena. 
 
Na própria natureza da Terra e na organização de fluídos inerentes ao planeta, 
residem todos esses recursos, até hoje inapreendidos pela ciência dos homens. 
Jesus curava os leprosos com a simples imposição de suas mãos divinas. 
 
O plano espiritual não pode quebrar o ritmo das leis do esforço próprio, como a 
direção de uma escola não pode decifrar os problemas relativos à evolução de 
seus discípulos. 
 
Além de tudo, a doença incurável traz consigo profundos benefícios. Que seria 
das criaturas terrestres sem as moléstias dolorosas que lhes apodrecem a 
vaidade? Até onde poderiam  ir o orgulho e o personalismo do espírito humano, 
sem a constante ameaça de uma carne frágil e atormentada? 
 
Observamos as dádivas de Deus no terreno das grandes descobertas, 
mobilizadas para a guerra de extermínio, e contemplemos com simpatia os 
hospitais isolados e escuros, onde, tantas vezes, a alma humana se recolhe 
para as necessárias meditações. 

 
102 –Podem os espíritos amigos atuar sobre a flora microbiana, nas moléstias 
incuráveis, atenuando os sofrimentos da criatura? 
 

-As entidades amigas podem diminuir a intensidade da dor nas doenças 
incuráveis, bem como afasta-la completamente, se esse benefício puder ser 
levado a efeito no quadro das provas individuais, sob os desígnios sábios e 
misericordiosos do plano superior. 

 
 
103 –No tratamento ministrado pelos Espíritos amigos, a água fluidificada, para um 
doente, terá o mesmo efeito em outro enfermo? 
 

-A água pode ser fluidificada, de modo geral, em benefício de todos; todavia, 
pode sê-lo em caráter particular para determinado enfermo, e, neste caso, é 
conveniente que o uso seja pessoal e exclusivo. 

 
104 –Existem condições especiais para que os Espíritos amigos possam fluidificar a 
água pura, como sejam as presenças de médiuns curadores, reuniões de vários 
elementos,etc,etc? 
 
 

-A caridade não pode atender a situações especializadas. A presença de 
médiuns curadores, bem como as reuniões especiais, de modo algum podem 
constituir o preço do benefício aos doentes, porquanto os recursos dos guias 
espirituais, nessa esfera de ação, podem independer do concurso medianímico, 
considerando o problema dos méritos individuais. 

 105 –O fato de um guia espiritual receitar para determinado enfermo, é sinal infalível 
de que o doente terá de curar-se? 



 
-O guia espiritual é também um irmão e um amigo, que nunca ferirá as vossas 
mais queridas esperanças. 
 
Aconselhando o uso de uma substância medicamentosa, alvitrando essa ou 
aquela providência, ele cooperará para as melhoras de um enfermo e, se 
possível, para o pleno restabelecimento de sua saúde física, mas não poderá 
modificar a lei das provações ou os desígnios supremos dos planos superiores, 
na hipótese da desencarnação, porque, dentro da Lei, somente Deus, seu 
Criador, pode dispensar. 

 
106 –A eutanásia é um bem, nos casos de moléstia incurável? 
 

-O homem não tem o direito de praticar a eutanásia, em caso algum, ainda que 
a mesma seja a demonstração aparente de medida benfazeja. 
 
A agonia prolongada pode ter finalidade preciosa para a alma e a moléstia 
incurável pode ser um bem como a única válvula de escoamento das 
imperfeições do Espírito da vida imortal. Além do mais, os desígnios divinos são 
insondáveis e a ciência precária dos homens não pode decidir nos problemas 
transcendentes das necessidades do Espírito. 

 
107 –Um hospital espírita tem utilidade para a família espírita? 
 

-A fundação de um hospital, em cujos processos de tratamento estejam vivos 
os princípios do Espiritismo evangélico, constitui realização generosa, na melhor 
exaltação dos ensinos consoladores dos mensageiros celestiais. 
 
As edificações dessa natureza, todavia, exigem o máximo de renúncia por parte 
dos que as patrocinem, porquanto, dentro delas o médico do mundo é 
compelido a esquecer os títulos acadêmicos, para ser um dos mais legítimos 
missionários dAquele Médico das Almas que curou os cegos e os leprosos, os 
tristes e os endemoninhados, exemplificando o amor e a humildade na 
entrosagem de todos os serviços pelo bem dos semelhantes. 
 
Um hospital espírita deve ser um lar de Jesus. 
 
Seu aparelhamento é uma maquinaria divina, exigindo idênticas superioridade 
nos operários chamados a movimentar-lhe as peças, de modo a que se não 
deturpe a grandeza profunda dos fins. 

 
108 –Onde a base mais elevada para os métodos de educação? 
 

-As noções religiosas, com a exemplificação dos mais altos deveres da vida, 
constituem a base de toda a educação no sagrado instituto da família. 

 
109 –O período infantil é o mais importante para a tarefa educativa? 
 

-O período infantil é o mais sério e o mais propício à assimilação dos princípios 
educativos. 
 
Até aos sete anos, o Espírito ainda se encontra em fase de adaptação para a 
nova existência que lhe compete no mundo. Nessa idade, ainda não existe uma 



integração perfeita entre ele e a matéria orgânica. Suas recordações do plano 
espiritual são, por isso, mais vivas, tornando-se mais suscetível de renovar o 
caráter e a estabelecer novo caminho, na consolidação dos princípios de 
responsabilidade, se encontrar nos pais legítimos representantes do colégio 
familiar. 
 
Eis por que o lar é tão importante para a edificação do homem, e por que tão 
profunda é a missão da mulher perante as leis divinas. 
 
Passada a época infantil, credora de toda vigilância e carinho por parte das 
energias paternais, os processos de educação moral, que formam o caráter, 
tornam-se mais difíceis com a integração do Espírito em seu mundo orgânico 
material, e , atingida a maioridade, se a educação não se houver feito no lar, 
então, só o processo violento das provas rudes, no mundo, pode renovar o 
pensamento e a concepção das criaturas, porquanto a alma reencarnada terá 
retomado todo o seu patrimônio nocivo do pretérito e reincidirá nas mesmas 
quedas, se lhe faltou a Luz interior dos sagrados princípios educativos. 

 
110 –Qual a melhor escola de preparação das almas reencarnadas, na Terra? 
 

-A melhor escola ainda é o lar, onde a criatura deve receber as bases do 
sentimento e do caráter. 
 
Os estabelecimentos de ensino, propriamente do mundo, podem instruir, mas 
só o instituto da família pode educar. É por essa razão que a universidade 
poderá fazer o cidadão, mas somente o lar pode edificar o homem. 
 
Na sua grandiosa tarefa de cristianização, essa é a profunda finalidade do 
Espiritismo evangélico, no sentido de iluminar a consciência da criatura, a fim 
de que o lar se refaça e novo ciclo de progresso espiritual se traduza, entre os 
homens, em lares cristãos, para a nova era da Humanidade. 

 
111 –É justa a fundação de institutos para a educação sexual? 
 

-Quando os professores do mundo estiverem plenamente despreocupados das 
tabelas administrativas, dos auxílios oficiais, da classificação de salários, das 
situações de evidência no magistério, das promoções, etc., para sentirem nos 
discípulos os filhos reais do seu coração, serão acertados cogitar-se da fundação 
de educandários dessa natureza, porquanto haverá muito amor dentro das 
almas, assegurando o êxito das iniciativas. 
 
Os professores do mundo, todavia, considerando o quadro legítimo das 
exceções, ainda não passam de servidores do Estado, angustiados na 
concorrência do profissionalismo. Na sagrada missão de ensinar, eles instruem 
o intelecto, mas, de um modo geral, ainda não sabem iluminar o coração dos 
discípulos, por necessitados da própria iluminação. 
 
Examinada a questão desse modo, e atendendo às circunstâncias das posições 
evolutivas, consideramos que os pais são os mestres da educação sexual de 
seus filhos, indicados naturalmente para essa tarefa, até que o orbe possua , 
por toda parte, as verdadeiras escolas de Jesus, onde a mulher, em qualquer 
estado civil, se integre na divina missão da maternidade espiritual de seus 
pequenos tutelados e onde o homem, convocado ao labor educativo, se 



transforme num centro de paternal amor e amoroso respeito para com os seus 
discípulos. 

 
112 –Como renovar os processos de educação para a melhoria do mundo? 
 

-As escolas instrutivas do planeta poderão renovar sempre os seus métodos 
pedagógicos, com esses ou aqueles processos novos, de conformidade com a 
psicologia infantil, mas a escola educativa do lar só possui uma fonte de 
renovação que é p Evangelho, e um só modelo de mestre, que é a 
personalidade excelsa do Cristo. 

 
113 –Os pais espiritistas devem ministrar a educação doutrinária a seus filhos ou 
podem deixar de faze-lo invocando as razões de que, em matéria de religião, apreciam 
mais a plena liberdade dos filhos? 
 

O período infantil, em sua primeira fase, é o mais importante para todas as 
bases educativas, e os pais espiritistas cristãos não podem esquecer seus 
deveres de orientação aos filhos, nas grandes revelações da vida. Em nenhuma 
hipótese, essa primeira etapa das lutas terrestres deve ser encarada com 
indiferença. 
 
O pretexto de que a criança deve desenvolver-se com a máxima noção de 
liberdade pode dar ensejo a graves perigos. Já se disse, no mundo, que o 
menino livre é a semente do celerado. A própria reencarnação não constitui, em 
si mesma, restrição considerável à independência absoluta da alma necessitada 
de expiação e corretivo? 
 
Além disso, os pais espiritistas devem compreender que qualquer indiferença 
nesse particular pode conduzir a criança aos prejuízos religiosos de outrem, ao 
apego do convencionalismo, e à ausência de amor à verdade. 
 
Deve nutrir-se o coração infantil com a crença, com a bondade, com a 
esperança e com a fé em Deus. Agir contrariamente a essas normas é abrir 
para o faltoso de ontem a mesma porta larga para os excessos de toda sorte, 
que conduzem ao aniquilamento e ao crime. 
 
Os pais espiritistas devem compreender essa característica de suas obrigações 
sagradas, entendendo que o lar não se fez para a contemplação egoística da 
espécie, mas, sim, para santuário onde, por vezes, se exige a renúncia e o 
sacrifício de uma existência inteira. 

 
114 –A economia deve ser dirigida? 
 

-No que se refere à técnica de produção, à necessidade da repartição e aos 
processos de consumo, é mais que justa a direção da economia; porém, nesse 
sentido, todo excesso político que prejudique a harmonia na lei das trocas, de 
que o progresso depende inteiramente, é um erro condenável, com graves 
conseqüências para toda a estrutura do organismo coletivo. 
 
Tais excessos deram causa aos sistemas autárquicos de governos, da 
atualidade, onde parecem todos os ideais de justiça econômica e de 
fraternidade, em virtude dos erros de visão do mau nacionalismo. 
 



A vida depende de trocas incessantes e toda restrição a esses elevados 
princípios de harmonia é uma passagem para a destruição revolucionária, onde 
se invertem todos os valores da vida. 
 
Que a economia seja dirigida, mas que as paixões políticas não penetrem os 
seus domínios de equilíbrios e reciprocidade, porquanto, na sua influência 
nefasta, o “bastar-se a si mesmo” é a ideologia sinistra da ambição e do 
egoísmo, onde o fermento da guerra encontra o clima apropriado para as suas 
manifestações de violência e extermínio. 

 
 

Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 
Digitado por: Lúcia Aydir. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



SEGUNDA PARTE 
Emmanuel 

 
 
FILOSOFIA 

 
115 –É a Filosofia a interpretação sintética de todas as atividades do espírito em 
evolução na Terra? 
 

-A Filosofia constitui, de fato, a súmula das atividades evolutivas do Espírito 
encarnado, na Terra. 
 
Suas equações são as energias que fecundam a Ciência, espiritualizando-lhe os 
princípios, até que unidas umas à outra, indissoluvelmente, penetrem o átrio 
divino das verdades eternas. 
 
 

Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 
Digitado por: Lúcia Aydir. 

 
 
 

I 
 

VIDA 
 

APRENDIZADO 
Emmanuel 

 
116 – O homem físico está sempre ligado ao seu pretérito espiritual? 

 
-Como a maioria das criaturas humana se encontra em lutas expiatórias, 
podemos figurar o homem terrestre como alguém a lutar para desfazer-se do 
seu próprio cadáver, que é o passado culposo, de modo a ascender para a vida 
e para a luz que residem em Deus. 
 
Essa imagem temo-la na semente do mundo que, para desenvolver o embrião, 
cheio de vitalidade e beleza, necessita do temporário estacionamento no seio 
lodoso da Terra, a fim de se desfazer do seu envoltório, crescendo, em seguida, 
para a luz do Sol e cumprindo sua missão sagrada, enfeitada de flores e frutos. 

 
 
117 –A inteligência, julgada pelo padrão humano, será a súmula de várias 
experiências do Espírito sobre a Terra? 
 

-Os valores intelectivos representam a soma de muitas experiências, em várias 
vidas do Espírito, no plano material. Uma inteligência profunda significa um 



imenso acervo de lutas planetárias. Atingida essa posição, se o homem guarda 
consigo uma expressão idêntica de progresso espiritual, pelo sentimento, então 
estará apto a elevar-se a novas esferas do Infinito, para a conquista de sua 
perfeição. 
 

118 –Como se registram as experiências do Espírito em uma encarnação, para 
servirem de patrimônio evolutivo nas encarnações subseqüentes? 
 

-É no próprio patrimônio íntimo que a alma registra as suas experiências, no 
aprendizado das lutas da vida, acerca das quais guardará sempre uma 
lembrança inata nos trabalhos purificadores do porvir. 

 
119 –Como devemos proceder para dilatar nossa capacidade espiritual? 
 

-Ainda não encontramos uma fórmula mais elevada e mais bela que a do 
esforço próprio, dentro da humildade e do amor, no ambiente de trabalho e de 
lições da Terra, onde Jesus houve por bem instalar a nossa oficina de 
perfectibilidade para a futura elevação dos nossos destinos de espíritos 
imortais. 

 
120 –Pode existir inteligência sem desenvolvimento espiritual? 
 

-Diremos, melhor: inteligência humana sem desenvolvimento sentimental, 
porque nesse desequilíbrio do sentimento e da razão é que repousa atualmente 
a dolorosa realidade do mundo. O grande erro das criaturas humanas foi 
entronizar apenas a inteligência, olvidando os valores legítimos do coração nos 
caminhos da vida. 

 
121 –O meio ambiente influi no espírito? 
 

-O meio ambiente em que a alma renasceu, muitas vezes constitui a prova 
expiatória; com poderosas influências sobre a personalidade, faz-se 
indispensável que o coração esclarecido coopere na sua transformação para o 
bem, melhorando e elevando as condições materiais e morais de todos os que 
vivem na sua zona de influenciação. 

 
122 –Que se deve fazer para o desenvolvimento da intuição? 
 

-O campo do estudo perseverante, com o esforço sincero e a meditação sadia, é 
o grande veículo de amplitude da intuição, em todos os seus aspectos. 

 
123 –Deve o crente criar imposições absolutas para si mesmo, no sentido de alcançar 
mais depressa a perfeição espiritual? 
 

O crente deve esforçar-se o mais possível, mas, de modo algum, deve nutrir a 
pretensão de atingir a superioridade espiritual completa, de uma só vez, 
porquanto a vida humana é aprendizado de lutas purificadoras e, no cadinho do 
resgate, nem sempre a temperatura pode ser amena, alcançando, por vezes, ao 
mais alto grau para o desiderato do acrisolamento. 
 
Em todas as circunstâncias, guarde o cristão a prece e a vigilância; prece ativa, 
que é o trabalho do bem, e vigilância, que é a prudência necessária, de modo a 
não trair novos compromissos. E, nesse esforço, a alma estará preparada a 



estruturar o futuro de si mesma, no caminho eterno do espaço e do tempo, sem 
o desalento dos tristes e sem a inquietação dos mais afoitos. 

 
124 -Qual a importância da palavra humana para as conquistas evolutivas do espírito? 
 

-A palavra é um dom divino, quando acompanhada dos atos que a 
testemunhem; e é através de seus caracteres falados ou escritos que o homem 
recebe o patrimônio de experiências sagradas de quantos o antecederam no 
mecanismo evolutivo das civilizações. É por intermédio de seus poderes que se 
transmite, de gerações a gerações, o fogo divino do progresso na escola 
abençoada da Terra. 

 
125 –Reconhecendo que os nossos amigos do plano espiritual estão sempre ao nosso 
lado, em todos os trabalhos e dificuldades, a fim de nos inspirar, quais os maiores 
obstáculos que a sua bondade encontra em nós, para que recebamos os seus socorro 
indireto, afetuoso e eficiente? 
 

-Os maiores obstáculos psíquicos, antepostos pelo homem terrestre aos seus 
amigos e mentores da espiritualidade, são oriundos da ausência de humildade 
sincera nos corações; para o exame da própria situação de egoísmo, rebeldia e 
necessidade de sofrimento. 

 
126 –As vibrações relativas ao bem e ao mal, emitidas pela alma encarnada no seu 
aprendizado terrestre, persistem no Espaço para exame e ponderação do futuro? 
 

-Haveis de convir convosco que existem fenômenos físicos, transcendentes em 
demasia, para que possamos examina-los, devidamente, na pauta exígua dos 
vossos conhecimentos atuais. 
 
Todavia, em se tratando de vibrações emitidas pelo Espírito encarnado, somos 
compelidos a reconhecer que essas vibrações ficam perenemente gravadas na 
memória de cada um; e a memória é uma chapa fotográfica, onde as imagens 
jamais se confundem. Bastará a manifestação da lembrança, para serem 
levadas a efeito todas as ponderações, mais tarde, no capítulo das expressões 
do mal e do bem. 

 
127 –O preceito do “corpo são, mentalidade sadia”, poderá ser observado tão-
somente pelo hábito dos esportes e labores atléticos? 
 

-No que se refere ao; “corpo são”, o atletismo tem papel importante e seria de 
ação das mais edificantes nos problemas da saúde física, se o homem na sua 
vaidade e egoísmo não houvesse viciado, também, a fonte da ginástica e do 
esporte, transformando-a em tablado de entronização da violência, do 
abastardamento moral da mocidade, iludida com a força bruta e enganada 
pelos imperativos da chamada eugenia ou pelas competições estranhas dos 
grupos sectários, desviando de suas nobres finalidades um dos grandes 
movimentos coletivos em favor da confraternização e da saúde. 
 
Bastará essa observação para compreendermos que a “mentalidade sadia” 
somente constituirá uma realidade quando houver um perfeito equilíbrio entre 
os movimentos do mundo e as conquistas interiores da alma. 

 
128 –A vida do irracional está revestida igualmente das características missionárias? 



 
-A vida do animal não é propriamente missão, apresentando, porém, uma 
finalidade superior que constitui a do seu aperfeiçoamento próprio, através das 
experiências benfeitoras do trabalho e da aquisição, em longos e pacientes 
esforços, dos princípios sagrados da inteligência. 

 
129 –É um erro alimentar-se o homem com a carne dos irracionais? 
 

-A ingestão das vísceras dos animais é um erro de enormes conseqüências, do 
qual derivaram numerosos vícios da nutrição humana. É de lastimar semelhante 
situação, mesmo porque, se o estado de materialidade da criatura exige a 
cooperação de determinadas vitaminas, esses valores nutritivos podem ser 
encontrados nos produtos de origem vegetal, sem a necessidade absoluta dos 
matadouros e frigoríficos. 

 
Temos de considerar, porém, a máquina econômica do interesse e da harmonia 
coletiva, na qual tantos operários fabricam o seu pão cotidiano. Suas peças não 
podem ser destruídas de um dia para o outro, sem perigos graves. Consolemo-
nos com a visão do porvir, sendo justo trabalharmos, dedicadamente, pelo 
advento dos tempos novos em que os homens terrestres poderão dispensar da 
alimentação os despojos sangrentos de seus irmãos inferiores. 

 
130 –Operários do aprendizado terrestre, como devemos encarar o texto sagrado do 
“lembra-te do dia de sábado para santifica-lo”, quando as obrigações de serviço 
proporcionam para isso os domingos? 
 

O descanso dominical deve ser sagrado pelo homem, não por se tratar de um 
domingo, mas em virtude da necessidade de se estabelecer uma pausa semanal 
aos movimentos da vida física, para o recolhimento espiritual da alma em si 
mesma, no caminho das atividades terrestres. O repouso dominical substitui 
perfeitamente o sábado antigo, salientando-se que a rigidez da sua observância 
foi instituída pelos legisladores hebreus, em virtude da ambição e da 
prepotência dos senhores de escravos, numerosos na época, e que, somente 
desse modo, atendiam à medida de humanidade, concedendo uma trégua ao 
esforço exaustivo que costumava aniquilar a existência de servos fracos e 
indefesos. 
 
O descanso semanal deve ser sempre consagrado pelo homem às expressões 
de espiritualidade da sua vida, sem se dar, porém, a qualquer excesso no 
domínio da letra, nesse particular, porque, após a palavra de Moisés, devemos 
ouvir a lição do Senhor, esclarecendo que “o sábado foi feito para o homem e 
não o homem par ao sábado”. 

 
Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 

Digitado por: Lúcia Aydir. 
 

 

EXPERIÊNCIA 
 

Emmanuel 
 

131 –Como adquire experiência o Espírito encarnado? 



 
A luta e o trabalho são tão imprescindíveis ao aperfeiçoamento do espírito, 
como o pão material é indispensável à manutenção do corpo físico. É 
trabalhando e lutando, sofrendo e aprendendo, que a alma adquire as 
experiências necessárias na sua marcha para a perfeição. 

 
132 –Há o determinismo e o livre-arbítrio, ao mesmo tempo, na existência humana? 
 

Determinismo e livre-arbítrio coexistem na vida, entrosando-se na estrada dos 
destinos, para a elevação e redenção dos homens. 
 
O primeiro é absoluto nas mais baixas camadas evolutivas e o segundo amplia-
se com os valores da educação e da experiência. Acresce observar que sobre 
ambos pairam as determinações divinas, baseadas na lei do amor, sagrada e 
única, da qual a profecia foi sempre o mais eloqüente testemunho. 
 
Não verificais, atualmente, as realizações previstas pelos emissários do Senhor 
há dois e quatro milênios, no divino simbolismo das Escrituras? 
 
Estabelecida a verdade de que o homem é livre na pauta de sua educação e de 
seus méritos, na lei das provas, cumpre-nos reconhecer que o próprio homem, 
à medida que se torna responsável, organiza o determinismo da sua existência, 
agravando-o ou amenizando-lhe os rigores, até poder elevar-se definitivamente 
aos planos superiores do Universo. 

 
133 –Havendo o determinismo e o livre-arbítrio, ao mesmo tempo, na vida humana, 
como compreender a palavra dos guias espirituais quando afirmam não lhes ser 
possível influenciar a nossa liberdade? 
 

Não devemos esquecer que falamos de expressão corpórea, em se tratando do 
determinismo natural, que prepondera sobre os destinos humanos. 
 
A subordinação da criatura, em suas expressões do mundo físico, é lógica e 
natural nas leis das compensações, dentro das provas necessárias, mas, no 
íntimo, zona de pura influenciação espiritual, o homem é livre na escola do seu 
futuro caminho. Seus amigos do invisível localizam aí o santuário da sua 
independência sagrada 
 
Em todas as situações, o homem educado pode reconhecer onde falam as 
circunstâncias da vontade de Deus, em seu benefício, e onde falam as que se 
formam pela força da sua vaidade pessoal ou do seu egoísmo. Como ele, 
portanto, estará sempre o mérito da escolha, nesse particular. 

 
134 –Como pode o homem agravar ou amenizar o determinismo de sua vida? 
 

-A determinação divina as sagrada lei universal é sempre a do bem e da 
felicidade, para todas as criaturas. 
 
No lar humano, não vê um pai amoroso e ativo, com um largo programa de 
trabalhos pela ventura dos filhos? E cada filho, cessado o esforço da educação 
na infância, na preparação para a vida, não deveria ser um colaborador fiel da 
generosa providência paterna pelo bem de toda a comunidade familiar? 



Entretanto, a maioria dos pais humanos deixa a Terra sem ser compreendida, 
apesar de todo o esforço despendido na educação dos filhos. 
 
Nessa imagem muito frágil, em comparação com a paternidade divina, temos 
um símile da situação. 
 
O Espírito que, de algum modo, já armazenou certos valores educativos, é 
convocado para esse ou aquele trabalho de responsabilidade junto de outros 
seres em provação rude, ou em busca de conhecimentos para a aquisição da 
liberdade. Esse trabalho deve ser levado a efeito na linha reta do bem, de modo 
que esse filho seja o bom cooperador de seu Pai Supremo, que é Deus. O 
administrador de uma instituição, o chefe de uma oficina, o escritor de um livro 
o mestre de uma escola, tema a sua parcela de independência para colaborar 
na obra divina e devem retribuir a confiança espiritual que lhes foi deferida. Os 
que se educam e conquistam direitos naturais, inerentes à personalidade, 
deixam de obedecer, de modo absoluto, no determinismo da evolução, 
porquanto estarão aptos a cooperar no serviço das ordenações, podendo criar 
as circunstâncias para a marcha ascensional de seus subordinados ou irmãos 
em humanidade, no mecanismo de responsabilidade da consciência esclarecida. 
 
Nesse trabalho de ordenar com Deus, o filho necessita considerar o zelo e o 
amor paternos, a fim de não desviar sua tarefa do caminho reto, supondo-se 
senhor arbitrário das situações, complicando a vida da família humana, e 
adquirindo determinados compromissos, por vezes bastante penosos, porque, 
contrariamente ao propósito dos pais, há filhos que desbaratam os “talentos” 
colocados em suas mãos, na preguiça, no egoísmo, na vaidade ou no orgulho. 
 
Daí a necessidade de concluirmos com a apologia da Humanidade, salientando 
que o homem que atingiu certa parcela de liberdade, está retribuindo a 
confiança do Senhor, sempre que age com  a sua vontade misericordiosa e 
sábia, reconhecendo que o seu esforço individual vale muito, não por ele, mas 
pelo amor de Deus que o protege e ilumina na edificação de sua obra imortal. 

 
135 –Se o determinismo divino é o do bem, quem criou o mal? 
 

-O determinismo divino se constitui de uma só lei, que é a do amor para a 
comunidade universal. Todavia, confiando em si mesmo, mais do que em Deus, 
o homem transforma a sua fragilidade em foco de ações contrárias a essa 
mesma lei, efetuando, desse modo, uma intervenção indébita na harmonia 
divina. 
 
Eis o mal. 
 
Urge recompor os elos sagrados dessa harmonia sublime. 
 
Eis o resgate. 
 
Vede, pois, que o mal, essencialmente considerado, não pode existir par Deus, 
em virtude de representar um desvio do homem, sendo zero na Sabedoria e na 
Providência Divinas. 
 
O Criador é sempre o Pai generoso e sábio, justo e amigo, considerando os 
filhos transviados como incursos em vastas experiências. Mas, como Jesus e os 



seus prepostos são seus cooperadores divinos, e eles próprios instituem as 
tarefas contra o desvio das criaturas humanas, focalizam os prejuízos do mal 
com a força de suas responsabilidades educativas, a fim de que a Humanidade 
siga retamente no seu verdadeiro caminho para Deus. 

 
136 –Existem seres agindo na Terra sob determinação absoluta? 
 

-Os animais e os homens quase selvagens nos dão uma idéia dos seres que 
agem no planeta sob determinação absoluta. E essas criaturas servem para 
estabelecer a realidade triste da mentalidade do mundo, ainda distante da 
fórmula do amor, com que o homem deve ser o legítimo cooperador de Deus, 
ordenando com a sua sabedoria paternal. 
 
Sem saberem amar os irracionais e os irmãos mais ignorantes colocados sob a 
sua imediata proteção, os homens mais educados da Terra exterminam os 
primeiros, para sua alimentação, e escravizam os segundos para objeto de 
explorações grosseiras, com exceções, de modo a mobilizar-los a serviço do seu 
egoísmo e da sua ambição. 

 
137 – O homem educado deve exercer vigilância sobre o seu grau de liberdade? 
 

-É sobre a independência própria que a criatura humana precisa exercer a 
vigilância maior. 
 
Quando o homem educado se permite examinar a conduta de outrem, de modo 
leviano ou inconveniente, é sinal que a sua vigilância padece desastrosa 
deficiência, porquanto a liberdade de alguém termina sempre onde começa uma 
outra liberdade, e cada qual responderá por si, um dia, junto à Verdade Divina. 

 
138 –Em se tratando das questões do determinismo, qualquer ser racional pode estar 
sujeito a erros? 
 

-Todo ser racional está sujeito ao erro, mas a ele não se encontra obrigado. 
 
Em plano de provações e de experiências como a Terra, o erro deve ser sempre 
levado à conta dessas mesmas experiências, tão logo seja reconhecido pelo seu 
autor direto, ou indireto, tratando-se de aproveitar os seus resultados, em 
idênticas circunstâncias da vida, sendo louvável que as criaturas abdiquem a 
repetição dos experimentos, em favor do seu próprio bem no curso infinito do 
tempo. 

 
139 –Se na luta da vida terrestre existem circunstâncias, por toda parte, qual será a 
melhor de todas, digna de ser seguida? 
 

Em todas as situações da existência a mente do homem defronta circunstâncias 
do determinismo divino e do determinismo humano. A circunstância a ser 
seguida, portanto, deve ser sempre a do primeiro, a fim de que o segundo seja 
iluminado, destacando-se essa mesma circunstância pelo seu caráter de 
benefício geral, muitas vezes com o sacrifício da satisfação egoística da 
personalidade. Em virtude dessa característica, o homem está sempre 
habilitado, em seu íntimo, a escolher o bem definitivo de todos e o 
contentamento transitório do seu “eu”, fortalecendo a fraternidade e a luz, ou 
agravando o seu próprio egoísmo. 



 
140 –Os astros influenciam igualmente na vida do homem? 
 

As antigas assertivas astrológicas têm a sua razão de ser. O campo magnético e 
as conjunções dos planetas influenciam no complexo celular do homem físico, 
em sua formação orgânica e em seu nascimento na Terra; porém, a existência 
planetária é sinônima de luta. Se as influências astrais não favorecem a 
determinadas criaturas, urge que estas lutem contra os elementos 
perturbadores, porque, acima de todas as verdades astrológicas, temos o 
Evangelho, e o Evangelho nos ensina que cada qual receberá por suas obras, 
achando-se cada homem sob as influências que merece. 

 
141 –Há influências espirituais entre o ser humano e o seu nome, tanto na Terra, 
como no Espaço? 
 

-Na Terra ou no plano invisível, temos a simbologia sagrada das palavras; 
todavia, o estudo dessas influências requer um grande volume de considerações 
especializadas e, como o nosso trabalho humilde é uma apologia ao esforço de 
cada um, ainda aqui temos de reconhecer que cada homem recebe as 
influências a que fez jus, competindo a cada coração renovar seus próprios 
valores, em marcha para realizações cada vez mais altas, pois que o 
determinismo de Deus é o do bem, e todos os que se entregarem realmente ao 
bem, triunfarão de todos os óbices do mundo. 

 
142 –Poderíamos receber um ensinamento sobre o número sete, tantas vezes 
utilizado no ensino das tradições sagradas do Cristianismo? 
 

-Uma opinião isolada nos conduzirá a muitas análises nos domínios da chamada 
numerologia fugindo ao escopo de nossas cogitações espirituais. 
 
Os números, como as vibrações, possuem a sua mística natural, mas, em face 
de nossos imperativos de educação, temos de convir que todos os números, 
como todas as vibrações, serão sagrados para nós, quando houvermos 
santificado o coração para Deus, sendo justo, nesse particular, copiarmos a 
antiga observação do Cristo sobre o sábado, esclarecendo que os números 
foram feitos para os homens, porém, os homens não foram criados para os 
números. 

 
143 –Deve acreditar-se na influência oculta de certos objetos, como jóias, etc., que 
parecem acompanhados de uma atuação infeliz e fatal? 
 
 

-Os objetos, mormente os de uso pessoal, têm a sua história viva e por vezes, 
podem constituir o ponto de atenção das entidades perturbadas, de seus 
antigos possuidores no mundo; razão porque parecem tocados, por vezes, de 
singulares influências ocultas, porém, nosso esforço deve ser o da libertação 
espiritual, sendo indispensável lutarmos contra os fetiches, para considerar tão-
somente os valores morais do homem na sua jornada para o Perfeito. 

 
144 – Os fenômenos premonitórios atestam a possibilidade da presciência com relação 
ao futuro? 
 



-Os Espíritos de nossa esfera não podem devassar o futuro, considerando essa 
atividade uma característica dos atributos do Criador Supremo, que é Deus. 
 
Temos de considerar, todavia, que as existências humanas estão subordinadas 
a um mapa de provas gerais, onde a personalidade deve movi movimentar-se 
com o seu esforço para a iluminação do porvir, e, dentro desse roteiro, os 
mentores espirituais mais elevados podem organizar os fatos premonitórios, 
quando convenham as demonstrações de que o homem não se resume a um 
conglomerado de elementos químicos, de conformidade com a definição do 
materialismo dissolvente. 

 
145 –Que dizermos da cartomancia em face do Espiritismo? 
 

-A cartomancia pode enquadrar-se nos fenômenos psíquicos, mas não no 
Espiritismo evangélico, onde o cristão deve cultivar os valores do seu mundo 
íntimo pela fé viva e pelo amor no coração, buscando servir a Jesus no 
santuário de sua alma, não tendo outra vontade que não aquela de se elevar ao 
seu amor pelo trabalho e iluminação de si mesmo, sem qualquer preocupação 
pelos acontecimentos nocivos que se foram,  ou pelos fatos que hão de vir, na 
sugestão nem sempre sincera dos que devassam o mundo oculto. 
 

Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 
Digitado por: Lúcia Aydir. 

 
 

 
 
 

TRANSIÇÃO 
Emmanuel 

 
146 – É fatal o instante da morte? 
 

-Com exceção do suicídio, todos os casos de desencarnação são determinados 
previamente pelas forças espirituais que orientam a atividade do homem sobre 
a Terra. 
 
Esclarecendo-vos quanto a essa exceção, devemos considerar que, se o homem 
é escravo das condições externas da sua vida no orbe, é livre no mundo íntimo, 
razão por que, trazendo no seu mapa de provas a tentação de desertar da vida 
expiatória e retificadora, contrai um débito penoso aquele que se arruína, 
desmantelando as próprias energias. 
 
A educação e a iluminação do íntimo constituem o amor ao santuário de Deus 
em nossa alma. Quem as realiza em si, na profundeza da liberdade interior, 
pode modificar o determinismo das condições materiais de sua existência, 
alcançando-a para a luz e para o bem. Os que eliminam, contudo, as suas 
energias próprias, atentam contra a luz divina que palpita em si mesmos. Daí o 
complexo de suas dívidas dolorosas. 
 
E existem ainda os suicido lentos e gradativos, provocados pela ambição ou 
pele inércia, pelo abuso ou pela inconsideração, tão perigoso para a vida da 



alma, quanto os que se observam, de modo espetacular, entre as lutas do 
mundo. 
 
Essa a razão pela qual tantas vezes se batem os instrutores dos encarnados, 
pela necessidade permanente de oração e de vigilância, a fim de que os seus 
amigos não fracassem nas tentações. 

 
147 –Proporciona a morte mudanças inesperadas e certas modificações rápidas, como 
será de desejar? 
 

-A morte não prodigaliza estados miraculosos para a nossa consciência. 
 
Desencarnar é mudar de plano, como alguém que se transferisse de uma cidade 
para outra, aí no mundo, sem que o fato lhe altere as enfermidades ou as 
virtudes com a simples modificação dos aspectos exteriores. Importa observar 
apenas a ampliação desses aspectos, comparando-se o plano terrestre com a 
esfera de ação dos desencarnados. 
 
Imaginai um homem que passa de sua aldeia para uma metrópole moderna. 
Como se haverá, na hipótese de não se encontrar devidamente preparado em 
face dos imperativos da sua nova vida? 
 
A comparação é pobre, mas serve para esclarecer que a morte não é um salto 
dentro da Natureza. A alma prosseguirá na sua carreira evolutiva, sem milagres 
prodigiosos. 
 
Os dois planos, visível e invisível, se interpenetram no mundo, e, se a criatura 
humana é incapaz de perceber o plano da vida imaterial, é que o seu sensório 
está habilitado somente a certas percepções, sem que lhe seja possível, por 
enquanto, ultrapassar a janela estreita dos cinco sentidos. 

 
 
148 –Que espera o homem desencarnado, diretamente, nos seus primeiros tempos da 
vida de além-túmulo? 
 

-A alma desencarnada procura naturalmente as atividades que lhe eram 
prediletas nos círculos da vida material, obedecendo aos laços afins, tal qual se 
verifica nas sociedades do vosso mundo. 
 
As vossas cidades não se encontram repletas de associações, de grêmios, de 
classes inteiras que se reúnem e se sindicalizam para determinados fins, 
conjugando idênticos interesses de vários indivíduos? Aí, não se abraçam os 
agiotas, os políticos, os comerciantes, os sacerdotes, objetivando cada grupo a 
defesa dos seus interesses próprios? 
 
O homem desencarnado procura ansiosamente, no Espaço, as aglomerações 
afins com o seu pensamento, de modo a continuar o mesmo gênero de vida 
abandonado na Terra, mas, tratando-se de criaturas apaixonadas e viciosas, a 
sua mente reencontrará as obsessões de materialidade, quais as do dinheiro, do 
álcool, etc., obsessões que se tornam o seu martírio moral de cada hora, nas 
esferas mais próximas da Terra. 
 



Daí a necessidade de encararmos todas as nossas atividades no mundo como a 
tarefa de preparação para a vida espiritual, sendo indispensável à nossa 
felicidade, além do sepulcro, que tenhamos um coração sempre puro. 

 
149 –Logo após a morte, o homem que se desprende do invólucro material pode 
sentir a companhia dos entes amados que o precederam no além-túmulo? 
 

-Se a sua existência terrestre foi o apostolado do trabalho e do amor a Deus, a 
transição do plano terrestre para a esfera espiritual será sempre suave. 
 
Nessas condições, poderá encontrar imediatamente aqueles que foram, objeto 
de sua afeição no  mundo, na hipótese de se encontrarem no mesmo nível de 
evolução. Uma felicidade doce e uma alegria perene estabelece-se nesses 
corações amigos e afetuosos, depois das amarguras da separação e da 
prolongada ausência. 
 
Entretanto, aqueles que se desprendem da Terra, saturados de obsessões pelas 
posses efêmeras do mundo e tocados pela sombra das revoltas 
incompreensíveis, não encontram tão depressa os entes queridos que os 
antecederam na sepultura. Suas percepções restritas à atmosfera escura dos 
seus pensamentos e seus valores negativos impossibilitam-lhes as doces 
venturas do reencontro. 
 
É por isso que observais, tantas vezes, Espíritos sofredores e perturbadas 
fornecendo a impressão de criaturas, desamparadas e esquecidas pela esfera 
da bondade superior, mas, que, de fato, são desamparados por si mesmos, pela 
sua perseverança no mal, na intenção criminosa e na desobediência aos 
sagrados desígnios de Deus. 
 

150 –É possível que os espiritistas venham a sofrer perturbações depois da morte? 
 

-A morte não apresenta perturbações à consciência reta e ao coração amante 
da verdade e do amor dos que viveram na Terra tão-somente para o cultivo da 
prática do bem, ns suas variadas formas e dentro das mais diversas crenças. 
 
Que o espiritista cristão não considere o seu título de aprendiz de Jesus como 
um simples rótulo, ponderando a exortação evangélica – “muito se pedirá de 
quem muito recebeu”, preparando-se nos conhecimentos e nas obras do bem, 
dentro das experiências do mundo para s sua vida futura, quando a noite do 
túmulo houver descerrado aos seus olhos espirituais a visão da verdade, em 
marcha para as realizações da vida imortal. 

 
151 –O espírito desencarnado pode sofrer com a cremação dos elementos 
cadavéricos? 
 

-Na cremação, faz-se mister exercer a piedade com os cadáveres, 
procrastinando por mais horas o ato de destruição das vísceras materiais, pois, 
de certo modo, existem sempre muitos ecos de sensibilidade entre o Espírito 
desencarnado e o corpo onde se extinguiu o “tônus vital”, nas primeiras horas 
seqüentes ao desenlace, em vista dos fluídos orgânicos que ainda solicitam a 
alma para as sensações da existência material. 

 



152 –A morte violenta proporciona aos desencarnados sensações diversas da chamada 
“morte natural?”. 
 

-A desencarnação por acidentes, os casos fulminantes de desprendimento 
proporcionam sensações muito dolorosas à alma desencarnada, em vista da 
situação de surpresa ante os acontecimentos supremos e irremediáveis. Quase 
sempre, em tais circunstâncias, a criatura não se encontra devidamente 
preparada e o imprevisto da situação lhe trazem emoções amargas e terríveis. 
Entretanto, essas surpresas tristes não se verificam para as almas, no caso das 
enfermidades dolorosas e prolongadas, em que o coração e o raciocínio se 
tocam das luzes das meditações sadias, observando as ilusões e os prejuízos do 
excessivo apego à Terra, sendo justo considerarmos a utilidade e a necessidade 
das dores físicas, nesse particular, porquanto somente com o seu concurso 
precioso pode o homem alijar o fardo de suas impressões nocivas do mundo, 
para penetrar tranqüilamente os umbrais da vida do Infinito. 

 
153 –Se a hora da morte não houver chegado, poderá o homem perecer sob os 
perigos que o ameacem? 
 

-Nos aspectos externos da vida, e desde que o Espírito encarnado proceda de 
conformidade com os ditames da consciência retilínea e do coração bem-
intencionado, sem a imponderação dos precipitados e sem o egoísmo dos 
ambiciosos, toda e qualquer defesa do homem reside em Deus. 

 
154 –Quais as primeiras impressões dos que desencarnam por suicídio? 
 

-A primeira decepção que os aguarda é a realidade da vida que se não extingue 
com as transições da morte do corpo físico, vida essa agravada por tormentos 
pavorosos, em virtude de sua decisão tocada de suprema rebeldia. 
 
Suicidas há que continuam experimentando os padecimentos físicos da última 
hora terrestre, em seu corpo somático, indefinidamente. Anos a fio, sentem as 
impressões terríveis do tóxico que lhes aniquilou as energias, a perfuração do 
cérebro pelo corpo estranho partido da arma usada no gesto supremo, o peso 
das rodas pesadas sob as quais se atiraram na ânsia de desertar da vida, a 
passagem das águas silenciosas e tristes sobre os seus despojos, onde 
procuraram o olvido criminoso de suas tarefas no mundo e, comumente, a pior 
emoção do suicida é a de acompanhar, minuto a minuto, o processo da 
decomposição do corpo abandonado no seio da terra, verminado e apodrecido. 
 
De todos os desvios da vida humana, o suicido é, talvez o maior deles pela sua 
característica de falso heroísmo, de negação absoluta da lei do amor e de 
suprema rebeldia à vontade de Deus, cuja justiça nunca se fez sentir, junto dos 
homens, sem a luz da misericórdia. 

 
155 –O receio da morte revela falta de evolução espiritual? 
 

-Nesse sentido, não podemos generalizar semelhante definição. 
 
No que se refere a esses receios, somos obrigados a reconhecer, muitas vezes, 
as razões aduzidas pelo amor, sempre sublime na sua manifestação espiritual. 
Todavia, não é justo que o crente sincero se encha de pavores ante a idéia de 
sua passagem para o plano invisível aos olhos humanos, sendo oportuno o 



conselho de uma preparação permanente do homem para a vida nova que a 
morte lhe apresentará. 

 
156 –Os Espíritos logo após a sua desencarnação ficam satisfeitos pela possibilidade 
de se comunicarem conosco? 
 

-De um modo geral, muito reduzido é o número das criaturas humanas que se 
preparam para as emoções da morte, no desenvolvimento dos seus trabalhos 
comuns na Terra e, freqüentemente, as meditações da enfermidade não bastam 
para uma situação de perfeita tranqüilidade, nos primeiros tempos do além-
túmulo. Eis o motivo por que tão salutares se fazem a vossas reuniões de 
estudo e de evangelização, às quais concorre grande número de irmãos nossos, 
ansiosos por uma palavra da Terra, porquanto as impressões que trazem do 
mundo não lhes permitem a percepção dos mentores elevados, das mais altas 
esferas espirituais. 

 
 
157 –Os Espíritos desencarnados podem ouvir-nos e ver-nos quando querem? Como 
procedem para realizar semelhante desejo? 
 

-Isso é possível, não quando querem, mas quando o mereçam, mesmo porque, 
existem espíritos culpados que, somente muitos anos após o desprendimento 
do mundo, conseguem a permissão de ouvir a palavra amiga e confortadora dos 
seus irmãos ou entes amados, da Terra, a fim de se orientarem no labirinto dos 
sofrimentos expiatórios. O comparecimento de uma entidade recém-
desencarnada, às reuniões do Evangelho, já significa uma bênção de Deus para 
o seu coração desiludido, porquanto essa circunstância se faz acompanhar dos 
mais elevados benefícios para a sua vida interior. 
 
Quanto ao processo do seu contacto convosco, precisamos considerar que os 
seres do Além-Túmulo; em sua generalidade, para se comunicarem nos 
ambientes do mundo, adaptam-se ao vosso modo de ser, condicionando suas 
faculdades à vossa situação fluídica na Terra; razão pela qual nesses instantes, 
na forma comum, possuem a vossa capacidade sensorial, restringindo as suas 
vibrações de modo a se acomodarem, de novo, ao ambiente terrestre. 

 
158 –Se uma criatura desencarna deixando inimigos na Terra; é possível que continue 
perseguindo o seu desafeto, dentro da situação de invisibilidade? 
 

-Isso é possível e quase geral, no capítulo das relações terrestres, porque, se o 
amor é o laço que reúne as almas nas alegrias da liberdade, o ódio e a algema 
dos forçados, que os prende reciprocamente no cárcere da desventura. 
 
Se alguém partiu odiando, e se no mundo o desafeto faz questão de cultivar os 
germens da antipatia e das lembranças cruéis, é mais que natural que, no plano 
invisível, perseverem os elementos da aversão e da vindita implacáveis, em 
obediência às leis de reciprocidade, depreendendo-se daí a necessidade do 
perdão com o inteiro esquecimento do mal, a fim de que a fraternidade pura se 
manifeste através da oração e da vigilância, convertendo o ódio em amor e 
piedade, com os exemplos mais santos, no Evangelho de Jesus. 
 

159 –No caso das perseguições dos inimigos espirituais, a ação deles se realiza sem o 
conhecimento dos nossos guias amorosos e esclarecidos? 



 
-As chamadas atuações do plano invisível, de qualquer natureza, não se 
verificam à revelia de Jesus e de seus prepostos, mentores do homem na sua 
jornada de experiências para o conhecimento e para a luz. 
 
As perseguições de um inimigo invisível têm um limite e não afetam o seu 
objeto senão na pauta de sua necessidade própria, porquanto, sob os olhos 
amoráveis dos vossos guias do plano superior, todos esses movimentos têm 
uma finalidade sagrada, como a de ensinar-vos a fortaleza moral, a tolerância, 
a paciência, a conformação, nos mais sagrados imperativos da fraternidade e do 
bem. 
 

160 –Os Espíritos desencarnados se dividem, igualmente, nas esferas mais próximas 
da Terra, em seres femininos e masculinos? 
 

-Nas esferas mais próximas do planeta, as almas desencarnadas conservam as 
características que lhes eram mais agradáveis nas atividades da existência 
material, considerando-se que algumas, que perambulam no mundo com uma 
veste orgânica imposta pelas circunstâncias da tarefa a realizar junto às 
criaturas terrenas, retomam as suas condições anteriores à reencarnação, então 
enriquecidas, se bem souberam cumprir os seus deveres do plano das dores e 
das dificuldades materiais. 
 
Dilatando, porém, a questão; devemos ponderar que os espíritos, com esses ou 
aqueles traços característicos; estão em marcha para Deus, purificando todos 
os sentimentos e embelezando as próprias faculdades, a fim de refletirem a luz 
divina, transformando-se, então, nessas ou naquelas condições, em perfeitos 
executores dos desígnios do Eterno. 
 

Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 
Digitado por: Lúcia Aydir. 

 
 
 

 
 

II 
 

SENTIMENTO 
Emmanuel 

 

ARTE 
 
161 –Que é arte? 

-A arte pura é a mais elevada contemplação espiritual por parte das criaturas. 
Ela significa a mais profunda exteriorização do ideal, a divina manifestação 
desse “mais além” que polariza as esperanças da alma. 
 
O artista verdadeiro é sempre o “médium” das belezas eternas e o seu trabalho, 
em todos os tempos, foi tanger as cordas mais vibráteis do sentimento humano, 
alçando-o da Terra para o Infinito e abrindo, em todos os caminhos a ânsia dos 



corações para Deus, nas suas manifestações supremas de beleza, de sabedoria, 
de paz e de amor. 

 
162 –Todo artista pode ser também um missionário de Deus? 

 
-Os artistas, como os chamados sábios do mundo, podem enveredar, 
igualmente, pelas cristalizações do convencionalismo terrestre, quando nos seus 
corações não palpite a chama dos ideais divinos, mas, na maioria das vezes, 
têm sido grandes missionários das idéias, sob a égide do Senhor, em todos os 
departamentos da atividade que lhes é próprios, como a literatura, a música, a 
pintura, a plástica. 
 
Sempre que a sua arte se desvencilha dos interesses do mundo, transitórios e 
perecíveis, para considerar tão-somente a luz espiritual que vem do coração 
uníssono como cérebro, nas realizações da vida, então o artista é um dos mais 
devotados missionários de Deus, porquanto saberá penetrar os corações na paz 
da meditação e do silêncio, alcançando o mais alto sentido da evolução de si 
mesmo e de seus irmãos em humanidade. 

 
163 –Pode alguém se fazer artista tão-só pela educação especializada em uma 
existência? 

 
-A perfeição técnica, individual de um artista, bem como as suas mais notáveis 
características, não constituem a resultantes das atividades de uma vida, mas 
de experiências seculares na Terra e na esfera espiritual, porquanto o gênio, em 
qualquer sentido, nas manifestações artísticas mais diversas, é a síntese 
profunda de vidas numerosas, em que a perseverança e o esforço se casaram 
para as mais brilhantes florações da espontaneidade. 

 
 
164 –Como devemos compreender o gênio? 

 
O gênio constitui a súmula dos mais longos esforços em múltiplas existências de 
abnegação e de trabalho, na conquista dos valores espirituais. 
 
Entendendo a vida pelo seu prisma real, muita vez desatende ao círculo  
estreito da vida terrestre, no que se refere às suas fórmulas convencionais e 
aos seus preconceitos, tornando-se um estranho ao seu próprio meio, por suas 
qualidades superiores e inconfundíveis. 
 
Esse é o motivo por que a ciência terrestre, encarcerada nos cânones do 
convencionalismo, presume observar no gênio uma psicose condenável, 
tratando-o, quase sempre, como a célula enferma do organismo social, para 
glorifica-lo, muitas vezes, depois da morte, tão logo possa aprender a grandeza 
da sua visão espiritual na paisagem do futuro. 

 
165 –Como poderemos entender o psiquismo dos artistas, tão diferente do que 
caracteriza o homem comum? 

 
O artista, de um modo geral, vive quase sempre mais na esfera espiritual que 
propriamente no plano terrestre. 
 



Seu psiquismo é sempre a resultante do seu mundo íntimo, cheio de 
recordações infinitas das existências passadas, ou das visões sublimes que 
conseguiu apreender nos círculos de vida espiritual, antes da sua reencarnação 
no mundo. 
 
Seus sentimentos e percepções transcendem aos do homem comum, pela sua 
riqueza de experiências no pretérito, situação essa que, por vezes, dá motivos à 
falsa apreciação da ciência humana, que lhe classifica os transportes como 
neurose ou anormalidade, nos seus erros de interpretação. 
É que, em vista da sua posição psíquica especial, o artista nunca cede às 
exigências do convencionalismo do planeta, mantendo-se acima dos 
preconceitos contemporâneos, salientando-se que, muita vez, na demasia de 
inconsiderações pela disciplina, apesar de suas qualidades superiores, pode 
entregar-se aos excessos nocivos à liberdade, quando mal dirigida ou 
falsamente aproveitada. 
 
Eis por que, em todas as situações, o ideal divino da fé será sempre o antídoto 
dos venenos morais, desobstruindo o caminho da alma para as conquistas 
elevadas da perfeição. 

 
166 –No caso dos artistas que triunfaram sem qualquer amparo do mundo e se 
fizeram notáveis tão-só pelos valores da sua vocação, traduzem suas obras alguma 
recordação da vida no Infinito? 

 
-As grandes obras-primas da arte, na maioria das vezes, significam a 
concretização dessas lembranças profundas. Todavia, nem sempre constituem 
um traço das belezas entrevistas no Além pela mentalidade que as concebeu, e 
sim recordações de existências anteriores, entre as lutas e as lágrimas da 
Terra. 
 
Certos pintores notáveis, que se fizeram admirados por obras levadas a efeito 
sem os modelos humanos, trouxeram à luz nada mais nada menos que as suas 
próprias recordações perdidas no tempo, na sombra apagada da paisagem de 
vidas que se foram. Relativamente aos escritores, aos amigos da ficção literária, 
nem sempre as suas concepções obedecem à fantasia, porquanto são filhas de 
lembranças inatas, com as quais recompõem o drama vivido pela sua própria 
individualidade nos séculos mortos. 
 
O mundo impressivo dos artistas tem permanentes relações com o passado 
espiritual, de onde os extraem o material necessário à construção espiritual de 
suas obras. 

 
167 –O grandes músicos, quando compõem peças imortais, podem ser também 
influenciados por lembranças de uma existência anterior? 
 

-Essa atuação pode verificar-se no que se refere às possibilidades e às 
tendências, mas, no capítulo da composição, os grandes músicos da Terra, com 
méritos universais, não obedecem a lembranças do pretérito, e sim a gloriosos 
impulsos das forças do Infinito, porquanto a música na Terra é, por excelência, 
a arte divina. 
 



As óperas imortais não nasceram do lodo terrestre, mas da profunda harmonia 
do Universo, cujos cânticos sublimes foram captados parcialmente pelos 
compositores do mundo, em momentos de santificada inspiração. 
 
Apenas desse modo podereis compreender a sagrada influência que a música 
nobre opera nas almas, arrebatando-as, em quaisquer ocasiões, às idéias 
indecisas da Terra, para as vibrações do íntimo com o Infinito. 

 
 
168 –Os Espíritos desencarnados cuidam igualmente dos valores artísticos no plano 
invisível para os homens? 
 

-Temos de convir que todas as expressões de arte na Terra representam traços 
de espiritualidade, muitas vezes estranhos à vida do planeta. 
 
Através dessa realidade, podereis reconhecer que a arte, em qualquer de suas 
formas puras, constitui objeto da atenção carinhosa dos invisíveis, com 
possibilidades outras que o artista do mundo está muito longe de imaginar. 
 
No Além, é com o seu concurso que se reformam os sentimentos mais 
impiedosos, predispondo as entidades infelizes `s experiências expiatórias e 
purificadoras. E é crescendo nos seus domínios de perfeição e de beleza que a 
alma envolve para Deus, enriquecendo-se nas suas sublimes maravilhas. 

 
169 –A emotividade deve ser disciplinada? 
 

0Qualquer expressão emotiva deve ser disciplinada pela fé, porquanto a sua 
expansão livre, na base das incompreensões do mundo, pode fazer-se 
acompanhar de graves conseqüências. 

 
170 –Com tantas qualidades superiores para o bem, pode o artista de gênio 
transformar-se em instrumento do mal? 
 

-O homem genial é como a inteligência que houvesse atingido as mais perfeitas 
condições de técnica realizadora; essa aquisição, porém, não o exime da 
necessidade de progredir moralmente, iluminando a fonte do coração. 
 
Em vista de numerosas organizações geniais, não haverem alcançado a 
culminância de sentimento é que temos contemplado, muitas vezes, no mundo, 
os talentos mais nobres encarcerados em tremendas obsessões, ou anulados 
em desvios  dolorosos, porquanto, acima de todas as conquistas propriamente 
materiais, a criatura deve colocar a fé, como o eterno ideal divino. 

 
171 –De modo geral, todos os homens terão de buscar os valores artísticos para a 
personalidade? 
 

-Sim; através de suas vidas numerosas a alma humana buscará a aquisição 
desses patrimônios, porquanto é justo que as criaturas terrenas possam levar 
da sua escola de provações e de burilamento, que é o planeta, todas as 
experiências e valores, suscetíveis de serem encontrados nas lutas da esfera 
material. 

 
172 –Existem, de fato, uma arte antiga e uma arte moderna? 



 
-A arte envolve com os homens e, representando a contemplação espiritual de 
quantos a exteriorizam, será sempre a manifestação da beleza eterna, 
condicionada ao tempo e ao meio de seus expositores. 
 
A arte, pois, será sempre uma só, na sua riqueza de motivos, dentro da 
espiritualidade infinita. 
 
Ponderemos, contudo, que, se existe hoje grande número de talentos com a 
preocupação excessiva de originalidade, dando curso às expressões mais 
extravagantes de primitivismo, esses são os cortejadores irrequietos da glória 
mundana que, mais  distanciados da arte legítima, nada mais conseguem que 
refletir a perturbação dos tempos que passam, apoiando o domínio transitório 
da futilidade e da força. Eles, porém. Passarão como passam todas as situações 
incertas de um cataclismo, como zangões da sagrada colméia da beleza divina, 
que, em vez de espiritualizarem a Natureza, buscam deprimi-la com as suas 
concepções extravagantes e doentias. 

 
 

Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 
Digitado por: Lúcia Aydir. 

 
 
 

 

AFEIÇÃO 
Emmanuel 

 
173 –Como devemos entender a simpatia e a antipatia? 
 

-A simpatia ou a antipatia tem as suas raízes profundas no espírito, na 
sutilíssima entrosagem dos fluídos peculiares a cada um e, quase sempre, de 
modo geral, atestam uma renovação de sensações experimentadas pela 
criatura, desde o pretérito delituoso, em iguais circunstâncias. 
 
Devemos, porém, considerar que toda antipatia, aparentemente a mais justa, 
deve morrer para dar lugar à simpatia que edifica o coração para o trabalho 
construtivo e legítimo da fraternidade. 

 
174 –Poderemos obter uma definição da amizade? 
 

-Na gradação dos sentimentos humanos, a amizade sincera é bem o oásis de 
repouso para o caminheiro da vida, na sua jornada de aperfeiçoamento. 
 
Quem sabe ser amigo verdadeiro e, sempre, o emissário da ventura e da paz, 
alistando-se nas fileiras dos discípulos de Jesus, pela iluminação natural do 
espírito que, conquistando as mais vastas simpatias entre os encarnados e as 
entidades bondosas do Invisível, sabe irradiar por toda parte as vibrações dos 
sentimentos purificadores. 
 
Ter amizade é ter coração que ama e esclarece, que compreende e perdoa, nas 
horas mais amargas da vida. 
 



Jesus é o Divino Amigo da Humanidade. 
 
Saibamos compreender a sua afeição sublime e transformaremos os nossos 
ambientes afetivos num oceano de paz e consolação perenes. 

 
 
175 –O instituto da família é organizado no plano espiritual, antes de projetar-se na 
Terra? 
 

-O colégio familiar tem suas origens sagradas na esfera espiritual. Em seus 
laços, reúnem-se todos aqueles que se comprometeram, no Além, a 
desenvolver na Terra uma tarefa construtiva de fraternidade real e definitiva. 
 
Preponderam nesse instituto divino os elos do amor, fundidos nas experiÊncias 
de outras eras; todavia, ai acorrem igualmente os ódios e as perseguições do 
pretérito obscuro, a fim de se transfundirem em solidariedade fraternal, com 
vistas ao futuro. 
 
É nas dificuldades provadas em comum, nas dores e nas experiÊncias recebidas 
na mesma estrada de evolução redentora, que se olvidam as amarguras do 
passado longínquo, transformando-se todos os sentimentos inferiores em 
expressões regeneradas e santificadas. 
 
Purificadas as afeições, acima dos laços do sangue, o sagrado instituto da 
família se perpetua no Infinito, através dos laços imperecíveis do Espírito. 

 
176 –As famílias espirituais no plano invisível são agrupadas em falanges e aumentam 
ou diminuem, como se verifica na Terra? 
 

-Os núcleos familiares do Além se agrupam, igualmente, em falanges, 
continuando aí a obra de iluminação e de redenção de alguns componentes dos 
grupos, elementos mais rebeldes ou estacionários, que são impelidos, pelos 
seus companheiros afins, aos esforços edificantes, na conquista do amor e da 
sabedoria. 
 
De maneira natural, todos esses núcleos se dilatam, à medida que se 
aproximam da compreensão do Onipotente, até alcançarem o luminoso plano 
de unificação divina, com as aquisições eternas e inalienáveis do Infinito. 

 
177 – As famílias espirituais possuem também um chefe? 
 

-Todas as coletividades espirituais estão reunidas, em suas características 
familiares, pelas santas afinidades dalma, e cada uma possuem o seu grande 
mentor nos planos mais elevados, de onde promanam as substâncias eternas 
do amor e da sabedoria. 

 
178 –Poderíamos receber algum esclarecimento sobre a lei das afinidades entre os 
espíritos desencarnados? 
 

-Na Terra, as criaturas humanas muitas vezes revelam as suas afinidades nos 
interesses materiais, que podem dissimular a verdadeira posição moral da 
personalidade; no mundo dos Espíritos elevados, porém, as afinidades legítimas 
se revelam sem qualquer artifício, pelos sentimentos mais puros. 



 
179 –No capítulo das afeições terrenas, o casar ou não casar está fora da vontade dos 
seres humanos? 
 

-O matrimônio na Terra é sempre uma resultante de determinadas resoluções, 
tomadas na vida do Infinito, antes da reencarnação dos espíritos, seja por 
orientação dos mentores mais elevados, quando a entidades não possui a 
indispensável educação para manejar as suas próprias faculdades, ou em 
conseqüência de compromissos livremente assumidos pelas almas, antes de 
suas novas experiências no mundo; razão pela qual os consórcios humanos 
estão previstos na existência dos indivíduos, no quadro escuro das provas 
expiatórias, ou no acervo de valores das missões que regeneram e santificam. 
 

 
180 –A indiferença nas manifestações de sensibilidade afetiva, dentro dos processos 
de evolução da vida na Terra, nas horas de dor e de alegria, é atitude justificável como 
medida de vigilância espiritual? 
 
 

-A indiferença que se traduz por cristalização dos sentimentos é sempre 
perigosa para a vida da alma; todavia, existem atitudes no domínio da 
exteriorização emocional, que se justificam pela natureza de suas expressões 
educativas. 

 
181 –Como entender o sentimento da cólera nos trâmites da vida humana? 
 

-A cólera não resolve os problemas evolutivos e nada mais significa que um 
traço de recordação dos primórdios da vida humana em suas expressões mais 
grosseiras. 
 
A energia serena edifica sempre, na construção dos sentimentos purificadores; 
mas a cólera impulsiva, nos seus movimentos atrabiliários, é um vinho  
envenenado de cuja embriaguez a alma desperta sempre com o coração tocado 
de amargosos ressaibos. 

 
182 –O remorso é uma punição? 
 

-O remorso é a força que prepara o arrependimento, como este é a energia que 
precede o esforço regenerador. Choque espiritual nas suas características 
profundas, o remorso é o interstício para a luz, através do qual recebe o 
homem a cooperação indireta de seus amigos do Invisível, a fim de retificar 
seus desvios e renovar seus valores morais, na jornada para Deus. 

 
183 –Como se interpreta o ciúme no plano espiritual? 
 

-O ciúme, propriamente considerado nas suas expressões de escândalo e de 
violência, é um indício de atraso moral ou de estacionamento no egoísmo, 
dolorosa situação que o homem somente vencerá a golpes de muito esforço, na 
oração e na vigilância, de modo a enriquecer o seu íntimo com a luz do amor 
universal, começando pela piedade para com todos os que sofrem e erram, 
guardando também a disposição sadia para cooperar na elevação de cada um. 
 



Só a compreensão da vida, colocando-nos na situação de quem errou ou de 
quem sofre, a fim de iluminarmos o raciocínio para a análise serena dos 
acontecimentos, poderá aniquilar o ciúme no coração, de modo a cerrar-se a 
porta ao perigo, pela qual toda alma pode atirar-se a terríveis tentações, com 
largos reflexos nos dias do futuro. 

 
184 –Como devemos efetuar nossa auto-educação, esclarecida pela luz do Evangelho, 
nos problemas das atrações sexuais, cujas tendências egoístas tantas vezes nos levam 
a atitudes antifraternais? 
 

-Não devemos esquecer que o amor sexual deve ser entendido como o impulso 
da vida que conduz o homem às grandes realizações do amor divino, através da 
progressividade de sua espiritualização no devotamento e no sacrifício. 
 
Toda vez que experimentardes disposições antifraternais em seu círculo, isso 
significa que preponderam em vossa organização psíquica as recordações 
prejudiciais, tendentes ao estacionamento na marcha evolutiva. 
 
É aí que urge o esforço da auto-educação, porquanto toda criatura necessita 
resolver o problema da renovação de seus próprios valores. 
 
Haveis de observar que Deus não extermina as paixões dos homens, mas fá-las 
evoluir, convertendo-as pela dor em sagrados patrimônios da alma, competindo 
às criaturas dominar o coração, guias os impulsos, orientar as tendências, na 
evolução sublime dos seus sentimentos. 
 
Examinando-se, ainda, o elevado coeficiente de viciação do amor sexual, que os 
homens criaram para os seus destinos, somos obrigados a ponderar que, se 
muitos contraem débitos penosos, entre os excessos da fortuna, da inteligência 
e do poder, outros o fazem pelo sexo, abusando de um dos mais sagrados 
pontos de referência de sua vida. 
 
É por esse motivo que observamos, muitas vezes, almas numerosas 
aprendendo, entre as angústias sexuais do mundo, a renúncia e o sacrifício, em 
marcha para as  mais puras aquisições do amor divino. 
 
Depreende-se, pois, que ao invés da educação sexual pela satisfação dos 
instintos, é imprescindível que os homens eduquem sua alma para a 
compreensão sagrada do sexo. 

 
Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 

Digitado por: Lúcia Aydir. 
 

 
 
 

DEVER 
 

Emmanuel 
 

185 –Quais as características de uma boa ação? 
 



-A boa ação é sempre aquela que visa o bem de outrem e de quantos lhe 
cercam o esforço na vida. 
 
Nesse problema, o critério do bem geral deve ser a essência de qualquer 
atitude. A melhor ação pode, às vezes, padecer a incompreensão alheia, no 
instante em que é exteriorizada, mas será sempre vitoriosa, a qualquer tempo, 
pelo benefício prestado ao indivíduo ou à coletividade. 

 
186 –O “acaso” deve entrar nas cogitações da vida de um espiritista cristão? 
 

-O acaso, propriamente considerado, não pode entrar nas cogitações do sincero 
discípulo da verdade evangélica. 
 
No capítulo do trabalho e do sofrimento, a sua alma esclarecida conhece a 
necessidade da própria redenção, com vistas ao passado delituoso e, no que se 
refere aos desvios e erros do presente, melhor que ninguém a sua consciência 
deve saber da intervenção indébita levada a efeito sobre a lei de amor, 
estabelecida por Deus, cumprindo-lhe aguardar, conscientemente, sem 
qualquer noção de acaso, os resgates e reparações dolorosas do futuro. 

 
187 –Qual a atitude mental que mais favorecerá o nosso êxito espiritual nos trabalhos 
do mundo? 
 

-Essa atitude deve ser a que vos é ensinada pela lei divina, na reencarnação em 
que vos encontrais, isto é, a do esquecimento de todo o mal, para recordar 
apenas o bem e a sagrada oportunidade de trabalho e edificação, no patrimônio 
eterno do tempo. 
 
Esquecer o mal é aniquila-lo, e perdoar a quem o pratica é ensinar o amor, 
conquistando afeições sinceras e preciosas. 
 
Daí a necessidade do perdão, no mundo, para que o incêndio do mal possa ser 
exterminado, devolvendo-se a paz legítima aos corações. 

 
188 –Como devem proceder aos cônjuges para bem cumprir seus deveres? 
 
 

-O matrimônio muito freqüentemente, na Terra, constitui um aprova difícil, mas 
redentora. 
 
Os cônjuges, desvelados por bem cumprir suas obrigações divinas, devem 
observar o máximo de atenção, respeito e carinho mútuo, concentrando-se 
ambos no lar, sempre que haja um perigo ameaçando-lhe a felicidade 
doméstica, porque na prece e na vigilância espiritual encontrarão sempre as 
melhores defesas. 
 
No lar, muitas vezes, quando um dos cônjuges se transvia, a tarefa é de luta e 
lágrimas penosas; porém no sacrifício, toda alma se santifica e se ilumina, 
transformando-se em modelo no sagrado instituto da família. 
 
Para alcançar a paciência e o heroísmo domésticos, faz-se mister a mais 
entranhada fé em Deus, tomando-se como espelho divino a exemplificação de 
Jesus, no seu apostolado de abnegação e de dor, à face da Terra. 



 
189 –Que deve fazer a mãe terrestre para cumprir evangelicamente os seus deveres, 
conduzindo os filhos para o bem e para a verdade? 
 

-No ambiente doméstico, o coração maternal deve ser o expoente divino de 
toda a compreensão espiritual e de todos os sacrifícios pela paz da família. 
 
Dentro dessa esfera de trabalho, na mais santificada tarefa de renúncia pessoal, 
a mulher cristã acende a verdadeira luz para o caminho dos filhos através da 
vida. 
A missão materna resume-se em dar sempre o amor de Deus, o Pai de Infinita 
Bondade, que pôs no coração das mães a sagrada essência da vida. Nos labores 
do mundo, existem aquelas que se deixam levar pelo egoísmo do ambiente 
particularista; contudo, é preciso acordar a tempo, de modo a não viciar a fonte 
da ternura. 
 
A mãe terrestre deve compreender antes de tudo, que seus filhos, 
primeiramente, são filhos de Deus. 
 
Desde a infância, deve prepara-los para o trabalho e para a luta que os 
esperam. 
 
Desde os primeiros anos, deve ensinar a criança a fugir do abismo da liberdade, 
controlando-lhe as atitudes e concentrando-lhe as posições mentais, pois que 
essa é a ocasião mais propícia à edificação das bases de uma vida. 
 
Deve sentir os filhos de outras mães como se fossem os seus próprios, sem 
guardar, de modo algum, a falsa compreensão de que os seus são melhores e 
mais altamente aquinhoados que os das outras. 
 
Ensinará a tolerância mais pura, mas não desdenhará a energia quando seja 
necessária no processo da educação, reconhecida a heterogeneidade das 
tendências e a diversidade dos temperamentos. 
 
Sacrificar-se de todos os modos ao seu alcance, sem quebrar o padrão de 
grandeza espiritual de sua tarefa, pela paz dos filhos, ensinando-lhes que toda 
dor é respeitável, que todo trabalho edificante é divino, e que todo desperdício 
é falta grave. 
 
Ensinar-lhes-á o respeito pelo infortúnio alheio, para que sejam igualmente 
amparados no mundo, na hora de amargura que os espera, comum a todos os 
espíritos encarnados. 
 
Nos problemas da dor e do trabalho, da provação e da experiência, não deve 
dar razão a qualquer queixa dos filhos, sem exame desapaixonado e meticuloso 
das questões, levantando-lhes os sentimentos para Deus, sem permitir que 
estacionem na futilidade ou nos prejuízos morais das situações transitórias do 
mundo. 
 
Será ele no lar o bom conselho sem parcialidade, o estímulo do trabalho e a 
fonte de harmonia para todos. 
 



Buscará na piedosa Mãe de Jesus o símbolo das virtudes cristãs, transmitindo 
aos que a cercam os dons sublimes da humildade e da perseverança, sem 
qualquer preocupação pelas gloriosas efêmeras da vida material. 
 
Cumprindo esse programa de esforço evangélico, na hipótese de fracassarem 
todas as suas dedicações e renúncias, compete às mães incompreendidas 
entregar o fruto de seu labores a Deus, prescindindo de qualquer julgamento do 
mundo, pois que o Pai de Misericórdia saberá apreciar os seus sacrifícios e 
abençoarão as suas penas, no instituto sagrado da vida familiar. 
 

 
190 –Quando os filhos são rebeldes e incorrigíveis, impermeáveis a todos os processos 
educativos, como devem proceder aos pais? 
 

-Depois de movimentar todos os processos de amor e de energia no trabalho de 
orientação educativa dos filhos, é justo que os responsáveis pelo instituto 
familiar, sem descontinuidade da dedicação e do sacrifício, esperem a 
manifestação da Providência Divina para o esclarecimento dos filhos 
incorrigíveis, compreendendo que essa manifestação deve chegar através de 
dores e de provas acerbas, de modo a semear-lhes, com êxito, o campo da 
compreensão e do sentimento. 

 
191 –Como poderão os pais despertar no íntimo do filho rebelde as noções sagradas 
do dever e das obrigações para com Deus Todo-Poderoso, de quem somos filhos? 
 
 

-Depois de esgotar todos os recursos a bem dos filhos e depois da prática 
sincera de todos os processos amorosos e enérgicos pela sua formação 
espiritual, sem êxito algum, é preciso que os pais estimem nesses filhos 
adultos, que não lhes apreenderam a palavra e a exemplificação, os irmãos 
indiferentes ou endurecidos de sua alma, comparsas do passado delituoso, que 
é necessário entregar a Deus, de modo que sejam naturalmente trabalhados 
pelos processos tristes e violentos da educação do mundo. 
 
A dor tem possibilidades desconhecidas para penetrar os espíritos, onde a linfa 
do amor não conseguiu brotar, não obstante o serviço inestimável do afeto 
paternal, humano. 
 
Eis a razão pela qual, em certas circunstâncias da vida, faz-se mister que os 
pais estejam revestidos de suprema resignação, reconhecendo no sofrimento 
que persegue os filhos a manifestação de uma bondade superior, cujo buril 
oculto, constituído por sofrimentos, remodela e aperfeiçoa com vistas ao futuro 
espiritual. 

 
192 –A mentira retarda o desenvolvimento do espírito? 
 

-Mentira não é ato de guardar a verdade para o momento oportuno, porquanto 
essa atitude mental se justifica na própria lição do Senhor, que recomendava 
aos discípulos não atirarem a esmo a semente bendita dos seus ensinos de 
amor. 
 
A mentira é a ação capciosa que visa o proveito imediato de si mesmo, em 
detrimento dos interesses alheios em sua feição legítima e sagrada; e essa 



atitude mental da criatura é das que mais humilham a personalidade humana, 
retardando, por todos os modos, a evolução divina do Espírito. 

 
193 –A verdade quando dita com sinceridade e franqueza rudes pode retardar o 
progresso espiritual pela dor que causa? 
 

-A verdade é a essência espiritual da vida. 
 
Cada homem ou cada grupo de criaturas possui o seu quinhão de verdades 
relativas, com o qual se alimentam as almas nos vários planos evolutivos. 
 
O coração, que retém uma parcela maior, está habilitado a alimentar seus 
irmãos a caminho de aquisições mais elevadas; todavia, é imprescindível o 
melhor critério amoroso na distribuição dos bens da verdade, porquanto esses 
bens devem ser fornecidos de acordo com a capacidade de compreensão do 
Espírito a que se destina o ensinamento, de maneira que o esforço não se faça 
acompanhar de resultados contraproducentes. 
 
Ainda aqui, podemos examinar os exemplos da natureza material. 
 
A nutrição de um menino deve conter a substância mantenedora da vida, mas 
não pode ser análoga à nutrição do adulto. A despreocupação nesse assunto 
poderia levar a criança ao aniquilamento, embora as substâncias ministradas 
estivessem repletas de elementos vitais. 

 
194 –Devemos contar, de maneira absoluta, com o auxílio dos guias espirituais em 
nossas realizações humanas? 
 

-Um guia espiritual poderá cooperar sempre em vossos trabalhos, seja 
auxiliando-vos nas dificuldades, de maneira indireta, ou confortando-vos na 
dor, estimulando-vos para a edificação moral, imprescindível à iluminação de 
cada um; entretanto, não deveis tomas as expressões fraternas por promessa 
formal, no terreno das realizações do mundo, porquanto essas realizações 
dependem do vosso esforço próprio e se acham entrosadas no mecanismo das 
provações indispensáveis ao vosso aperfeiçoamento. 

 
195 –Como poderemos encontrar, dentro de nós mesmos, o elemento esclarecedor de 
qualquer dúvida, quanto à qualidade fraternal e excelente do ato que pretendamos 
realizar nas lutas cotidianas da vida de relação? 
 

-Aqui, somos compelidos a recordar o antigo preceito do “amar o próximo como 
a nós mesmos”. 

 
Em todos os seus atos, o discípulo de Jesus deverá considerar se estaria 
satisfeito, recebendo-os de um seu irmão, na mesma qualidade, intensidade e 
modalidade com que pretende aplicar o conceito, ou exemplo, aos outros. 
 
Com esse processo introspectivo, cessariam todas as campanhas levianas dos 
atos e das palavras, e a comunidade cristã estaria integrada, em conjunto, no 
seu legítimo caminho. 

 
196 –Como encaram os guias espirituais as nossas queixas? 
 



 
-Muitas são consideradas verdadeiras preces dignas de toda a carinhosa 
atenção dos amigos desencarnados. 
 
A maioria, porém, não passa de lamentação estéril, a que o homem se 
acostumou como a um vício qualquer, porque, se tende nas mãos o remédio 
eficaz com o Evangelho de Jesus e com os consoladores esclarecimentos da 
doutrina dos Espíritos, a repetição de certas queixas traduz má-vontade na 
aplicação legítima do conhecimento espiritista a vós mesmos. 

 
 

Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 
Digitado por: Lúcia Aydir. 

 
 

 
 
 

III 
 

CULTURA 
 

Emmanuel 
 

RAZÃO 
 
197 –Como se observa, no plano espiritual, o patrimônio da cultura terrestre? 

 
-Todas as expressões da cultura humana são apreciadas, na esfera invisível, 
como um repositório sagrado de esforços do homem planetário em seu labores 
contínuos e respeitáveis. 
 
Todavia, é preciso encarecer que, neste “outro lado” da vida, a vossa posição 
cultural é considerada como processo, não como fim, porquanto este reside na 
perfeita sabedoria, síntese gloriosa da alma que se edificou a si mesma, através 
de todas as oportunidades de trabalho e de estudo da existência material. 
 
Entre a cultura terrestre e a sabedoria do espírito há singular diferença, que é 
preciso considerar. A primeira se modifica todos os dias e varia de concepção 
nos indivíduos que se constituem seus expositores, dentro das mais evidentes 
características de instabilidade; a segunda, porém, é o conhecimento divino, 
puro e inalienável, que a alma vai armazenando no seu caminho, em marcha 
para a vida imortal. 
 

198 –Pode o racionalismo garantir a linha de evolução da Terra? 
 
-Para si só, o racionalismo não pode efetuar esse esforço grandioso, mesmo 
porque, todos os centros da cultura terrestre têm abusado largamente desse 
conceito. Nos seus excessos, observamos uma venerável civilização condenada 



a amarguradas ruínas. A razão sem o sentimento é fria e implacável como os 
números, e os números podem ser fatores de observação e catalogação da 
atividade, mas nunca criaram a vida. A razão é uma base indispensável, mas só 
o sentimento cria e edifica. É por esse motivo que as conquistas do humanismo 
jamais poderão desaparecer nos processos evolutivos da Humanidade. 
 

199 –Poderá a Razão dispensar a Fé? 
 
-A razão humana é ainda muito frágil e não poderá dispensar a cooperação da 
fé que a ilumina, para a solução dos grandes e sagrados problemas da vida. 
 
Em virtude da separação de ambas, nas estradas da vida, é que observamos o 
homem terrestre no desfiladeiro terrível da miséria e da destruição. 
 
Pela insânia da razão, sem a luz divina da fé, a força faz as suas derradeiras 
tentativas para assenhorear-se de todas as conquistas do mundo. 
 
Falastes demasiadamente de razão e permaneceis na guerra da destruição, 
onde só perambulam miseráveis vencidos; revelastes as mais elevadas 
demonstrações de inteligência, mas mobilizais todo o conhecimento para o 
morticínio sem piedade, pregastes a paz, fabricando os canhões homicidas; 
pretendestes haver solucionado os problemas sociais, intensificando a 
construção das cadeias e dos prostíbulos. 
 
Esse progresso é o da razão sem a fé, onde os homens se perdem em luta 
inglória e sem-fim. 

 
200 –Onde localizar a origem dos desvios da razão humana? 

 
-A origem desse desequilíbrio reside na defecção do sacerdócio, nas várias 
igrejas que se fundaram nas concepções do Cristianismo. Ocultando a verdade 
para que prevalecessem os interesses econômicos de seus transviados 
expositores, as seitas religiosas operaram os desvirtuamento da fé, fixando a 
sua atividade, por absoluta ausência de colaboração com o raciocínio, no 
caminho infinito de conquistas da vida. 

 
201 –No quadro dos valores racionais, Ciência e Filosofia se integram mutuamente, 
objetivando as realizações do espírito? 

 
-Ambas se completam no campo das atividades do mundo, como dois grandes 
rios que, servindo a regiões diversas na esfera da produção indispensável à 
manutenção da vida, se reúnem em determinado ponto do caminho para 
desaguarem, juntos, no mesmo oceano, que é o da sabedoria. 

 
202 –No problema da investigação, há limites para aplicação dos métodos 
racionalistas? 

 
-Esses limites existem, não só para a aplicação, como também para a 
observação; limites esses que são condicionados pelas forças espirituais que 
presidem à evolução planetária, atendendo à conveniência e ao estado de 
progresso moral das criaturas. 
 



É por esse motivo que os limites das aplicações e das análises chamadas 
positivas sempre acompanham e seguirão sempre o curso da evolução espiritual 
das entidades encarnadas na Terra. 

 
203 –Como apreciar os racionalistas que se orgulham de suas realizações terrestres, 
nas quais pretendem encontrar valores finais e definitivos? 

 
-Quase sempre, os que se orgulham de alguma coisa caem no egoísmo 
isolacionista que os separa do plano universal, mas, os que amam o seu esforço 
nas realizações alheias ou a continuidade sagrada das obras dos outros, na sua 
atividade própria, jamais conservam pretensões descabidas e nunca restringem 
sua esfera de evolução, porquanto as energias profundas da espiritualidade lhes 
santificam os esforços sinceros, conduzindo-os aos grandes feitos através dos 
elevados caminhos da inspiração. 
 
 

Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 
Digitado por: Lúcia Aydir. 

 
 

 

INTELECTUALISMO 
Emmanuel 

 
 
204 –A alma humana poder-se-á elevar para Deus, tão-somente com o progresso 
mora, sem os valores intelectivos? 

 
O sentimento e a sabedoria são as duas asas com que a alma se elevará para a 
perfeição infinita. 
 
No círculo acanhado do orbe terrestre, ambos são classificados como 
adiantamento moral e adiantamento intelectual, mas, como estamos 
examinando os valores propriamente do mundo, em particular, devemos 
reconhecer que ambos são imprescindíveis ao progresso, sendo justo, porém, 
considerar a superioridade do primeiro sobre o segundo, porquanto a parte 
intelectual sem a moral pode oferecer numerosas perspectivas de queda, na 
repetição das experiências, enquanto que o avanço moral jamais será 
excessivo, representando o núcleo mais importante das energias evolutivas. 

 
205 –Podemos ter uma idéia da extensão de nossa capacidade intelectual? 

 
-A capacidade intelectual do homem terrestre é excessivamente reduzida, em 
face dos elevados poderes da personalidade espiritual independente dos laços 
da matéria. 
 
Os elos da reencarnação fazem o papel de quebra-luz sobre todas as conquistas 
anteriores do Espírito reencarnado. Nessa sombra, reside o acervo de 
lembranças vagas, de vocações inatas, de numerosas experiências, de valores 
naturais e espontâneos, a que chamais subconsciência. 
 



O  homem comum é uma representação parcial do homem transcendente, que 
será reintegrado nas suas aquisições do passado, depois de haver cumprido a 
prova ou a missão exigidas pelas suas condições morais, no mecanismo da 
justiça divina. 
 
Aliás, a incapacidade intelectual do homem físico tem sua origem na sua própria 
situação, caracterizada pela necessidade de provas amargas. 
 
O cérebro humano é um aparelho frágil e deficiente, onde o Espírito em queda 
tem de valorizar as suas realizações de trabalho. 
 
Imaginai a caixa craniana, onde se acomodam células microscópicas, 
inteiramente preocupadas com sua sede de oxigênio, sem dispensarem por um 
milésimo de segundo; a corrente do sangue que as irriga, a fragilidade dos 
filamentos que as reúnem, cujas conexões são de cem milésimos de milímetro, 
e tereis assim uma idéia exata da pobreza da máquina pensante de que dispõe 
o sábio da Terra para as suas orgulhosas deduções, verificando que, por sua 
condição de Espírito caído na luta expiatória, tudo tende a demonstrar ao 
homem do mundo a sua posição de humildade, de modo que, em todas as 
condições, possa ele cultivar os valores legítimos do sentimento. 
 

206 –Como é considerada, no plano espiritual, a posição atual intelectiva da Terra? 
 
-Os valores intelectuais do planeta, nos tempos modernos, sofrem a humilhação 
de todas as forças corruptoras da decadência. A atual geração, que tantas vezes 
se entregou à jactância, atribuindo a si mesma as mais altas conquistas no 
terreno do raciocínio positivo, operou os mais vastos desequilíbrios nas 
correntes evolutivas do orbe, com o seu injustificável divórcio do sentimento. 
 
Nunca os círculos educativos da Terra possuíram tanta facilidade de 
amplificação, como agora, em face da evolução das artes gráficas; jamais o 
livro e o jornal foram tão largamente difundidos; entretanto, a imprensa, quase 
de modo geral, é órgão de escândalo para a comunidade e centro de interesse 
econômico para o ambiente particular, enquanto que poucos livros triunfam 
sem o bafejo da fortuna privada ou oficial, na hipótese de ventilarem os 
problemas elevados da vida. 
 
 

207 –A decadência intelectual pode prejudicar o desequilíbrio do mundo? 
 

-Sem dúvida. E é por essa razão que observamos na paisagem político-social da 
Terra as aberrações, os absurdos teóricos, os extremismos operando a inversão 
de todos os valores. 
 
Excessivamente preocupados com as suas extravagâncias, os missionários da 
inteligência trocaram o seu labor junto ao espírito por um lugar de domínio, 
como os sacerdotes religiosos que permutaram a luz da fé pelas  prebendas 
tangíveis da situação econômica. Semelhante situação operou naturalmente o 
mais alto desequilíbrio no organismo social do planeta, e, como prova real 
desse asserto, devemos recordar que a guerra de 1914-1918 custou aos povos 
mais intelectualizados do mundo mais de cem mil bilhões de francos, 
salientando-se que, com menos de centésima parte dessa importância, 



poderiam essas nações haver expulsado o fantasma da sífilis do cenário da 
Terra. 

 
208-Há uma tarefa especializada da inteligência no orbe terrestre? 
 

-Assim como numerosos Espíritos recebem a provação da fortuna, do poder 
transitório e da autoridade, há os que recebem a incumbência sagrada, em 
lutas expiatórias ou em missões santificantes, de desenvolverem a boa tarefa 
da inteligência em proveito real da coletividade. 
 
Todavia, assim como o dinheiro e a posição de realce são ambientes de luta, 
onde todo êxito espiritual se torna mais porfiado e difícil, o destaque intelectual, 
muitas vezes, obscurece no mundo a visão do Espírito encarnado, conduzindo-o 
à vaidade injustificável, onde as intenções mais puras ficam aniquiladas. 

 
209 –O escritor de determinada obra será julgado pelos efeitos produzidos pelo seu 
labor intelectual na Terra? 
 

-O livro é igualmente como a semeadura. O escritor correto, sincero e bem-
intencionado é o lavrador previdente que alcançará a colheita abundante e a 
elevada retribuição das leis divinas à sua atividade. O literato fútil, amigo da 
insignificância e da vaidade, é bem aquele trabalhador preguiçoso e nulo que 
“semeia ventos para colher tempestades”. E o homem de inteligência que vende 
a sua pena, a sua opinião e o seu pensamento no mercado da calúnia, do 
interesse, da ambição e da maldade, é o agricultor criminoso que humilha as 
possibilidades generosas da Terra, que rouba os vizinhos, que não planta e não 
permite o desenvolvimento da semeadura alheia, cultivando espinhos e 
agravando responsabilidades pelas quais responderá um dia, quando houver 
despido a indumentária do mundo, para comparecer ante as verdades do 
Infinito. 

 
210 –Os trabalhadores do Espiritismo devem buscar os intelectuais para a 
compreensão dos seus deveres espirituais? 
 

-Os operários da doutrina devem estar sempre bem dispostos na oficina do 
esclarecimento, todas as vezes que procurados pelos que desejem cooperar 
sinceramente nos seus esforços. Mas provocar a atenção dos outros no intuito 
de regenera-los, quando todos nós, mesmos os desencarnados, estamos em 
função de aperfeiçoamento e aprendizado, não parece muito justo, porque 
estamos ainda com um dever essencial, que é o da edificação de nós mesmos. 
 
No labor da Doutrina, temos de convir que o Espiritismo é o Cristianismo 
redivivo pelo qual precisamos fornecer o testemunho da verdade e, dentro do 
nosso conceito de relatividade, todo o fundamento da verdade da Terra está em 
Jesus-Cristo. 
 
A verdade triunfa por si, sem o concurso das frágeis possibilidades humanas. 
Alma alguma deverá procura-la supondo-se elemento indispensável à sua 
vitória. Com seu órgão no planeta, o Espiritismo não necessita de determinados 
homens para consolar e instruir as criaturas, depreendendo-se que os próprios 
intelectuais do mundo é que devem buscar, espontaneamente, na fonte de 
conhecimentos doutrinários, o benefício de sua iluminação. 

 



211 –Como compreender a noção de personalidade? 
 

-A compreensão da personalidade, no mundo, vem sendo muito desviada de 
seus legítimos valores, pelos espíritos excêntricos, altamente preocupados em 
se destacarem no vasto mundo das letras. Entendem muitos que “ter 
personalidade” é possuir espírito de rebeldia e de contradição na palavra 
sempre pronta a criticar os outros, no esquecimento de sua própria situação. 
Outros entendem que o “homem de personalidade” deve sair mundo a fora, 
buscando posições de notoriedade em falsos triunfos, porquanto exigem o 
olvido pleno dos mais sagrados deveres do coração. Poucos se lembraram dos 
bens da humildade e da renúncia, para a verdadeira edificação pessoal do 
homem, porque, para a esfera da espiritualidade pura, a conquista da 
iluminação íntima vale tudo, considerando que todas as expressões da 
personalidade prejudicial e inquieta do homem terrestre passarão com o tempo, 
quando a morte implacável houver descerrado a visão real da criatura. 

 
212 –O homem sem grandes possibilidades intelectuais é sempre um homem 
medíocre? 
 

-O conceito de mediocridade modifica-se no plano de nossas conquistas 
universalistas, depois das transições da morte. 
 
Aí no mundo, costumais entronizar o escritor que enganou o público, o político 
que ultrajou o direito, o capitalista que se enriqueceu sem escrúpulos de 
consciência, colocados na galeria dos homens superiores. Exaltando-lhes os 
méritos individuais com extravagâncias louvaminheiras, muitos falais em 
“mediocridade”, sem “rebanho”, em “rotina”, em “personalidade superior”. 
 
Para nós, a virtude da resignação dos pais de família, criteriosos e abnegados, 
no extenso rebanho de atividades rotineiras da existência terrestre, não se 
compara em grandeza com os dotes de espírito do intelectual que gesticula 
desesperado de uma tribuna, sem qualquer edificação séria, ou que se 
emaranha em confusões palavrosas na esfera literária, sem a preocupação 
sincera de aprender com os exemplos da vida. 
 
O trabalhador que passa a vida inteira trabalhando ao Sol no amanho da terra, 
fabricando o pão saboroso da vida, tem mais valor para Deus que os artistas de 
inteligência viciada, que outra coisa não fazem senão perturbar a marcha divina 
das suas leis. 
 
Vede, portanto, que a expressão de intelectualidade vale muito, mas não pode 
prescindir dos valores do sentimento em sua essência sublime, 
compreendendo-se afinal, que o “homem medíocre” não é o trabalhador das 
lides terrestres, amoroso de suas realizações do lar e do sagrado cumprimento 
de seus deveres, sobre cuja abnegação erigiu-se a organização maravilhosa do 
patrimônio mundano. 

 
213 –Devemos acalentar a preocupação de adquirir os elementos do chamado 
magnetismo pessoal? 
 

-Essa preocupação é muito nobre, mas ninguém suponha realiza-la tão-só com 
a experiência da leitura de livros pertinentes ao assunto. 
 



Não são poucos os que buscam essa literatura, desejosos de fórmulas mágicas 
no caminho do menor esforço. 
 
Todavia, o que indispensável salientar pe que nenhum estudioso pode 
conquistar simpatia sem que haja transformado o coração em manancial de 
bondade espontânea e sincera. Na vida não basta saber. É imprescindível 
compreender. Os livros ensinam, mas só o esforço próprio aperfeiçoa a alma 
para a grande e abençoada compreensão. Esqueça a conquista fácil, a operação 
mecânica; injustificáveis nas edificações espirituais, e volvei a atenção e o 
pensamento para o vosso próprio mundo interior. Muita coisa aí se tem a fazer 
e, nesse bom trabalho, a alma se ilumina, naturalmente, aclarando o caminho 
de seus irmãos. 

 
214 –Como interpretar os impulsos daqueles que acreditam na influência dos 
chamados talismãs da felicidade pessoal? 
 

-Criaturas há que, para manter sua energia espiritual sempre ativa, precisam 
concentrar a atenção em algum objeto tangível, visando os estados sugestivos 
indispensáveis às suas realizações, como esses crentes que não prescindem de 
imagens e símbolos materiais para admitir a eficácia de suas preces. 
 
Ficam certos, porém, de que o talismã para a felicidade pessoal, definitiva, se 
constitui de um bom coração sempre afeito à harmonia, à humildade e ao amor, 
no integral cumprimento dos desígnios de Deus. 

 
215 –Os chamados “homens de sorte” são guiados pelos Espíritos amigos? 
 

-Aquilo que convencionastes apelidar “sorte” representa uma situação natural 
no mapa de serviços do Espírito reencarnado, sem que haja necessidade de 
admitirdes a intervenção do plano inviável na execução das experiências 
pessoais. 
 
A “Sorte” é também um aprova de responsabilidade no mecanismo da vida, 
exigindo muita compreensão da criatura que a recebe, no que se refere à 
misericórdia divina, a fim de não desbaratar o patrimônio de possibilidades 
sagradas que lhe foi conferido. 

 
216 –O “amor-próprio”, o “brio”, o “caráter”, a “honra”, são atitudes que a sociedade 
humana reclama da personalidade; como proceder em tal caso, quando os fatos 
colidem com os nossos conhecimentos evangélicos? 
 

-O círculo social exige semelhantes atitudes da personalidade, contudo, essa 
mesma sociedade ainda não soube entende-las, senão pela pauta das suas 
convenções, quando o amor-próprio, o brio, o caráter e a honra deveriam ser 
traços do aperfeiçoamento espiritual e nunca demonstrações de egoísmo, de 
vaidade e orgulho, quais se manifestam, comumente, na Terra. 
 
Quando o homem se cristianizar, compreendendo essas posições morais no seu 
verdadeiro prisma, não mais se verificará qualquer colisão entre os 
acontecimentos da existência comum e os seus conhecimentos do Evangelho, 
porquanto o seu esforço será sempre o da cooperação sincera a favor do 
reerguimento e da elevação espiritual dos semelhantes. 

 



217 –Qual o modo mais fácil de levar a efeito a vigilância pessoal, para evitar a queda 
em tentações? 
 

-A maneira mais simples é o de cada um estabelecer um tribunal de autocrítica, 
em consciência própria, procedendo para com outrem, na mesma conduta de 
retidão que deseja da ação alheia para consigo próprio. 
 

Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 
Digitado por: Lúcia Aydir. 

 

 
IV 
 

ILUMINAÇÃO 
 

Emmanuel 

NECESSIDADE 
 
218 –A propaganda doutrinária para a multiplicação dos prosélitos é a necessidade 
imediata do Espiritismo? 
 

-De modo algum. A direção do Espiritismo, na sua feição do Evangelho redivivo, 
pertence ao Cristo e seus prepostos, antes de qualquer esforço humano, 
precário e perecível. A necessidade imediata dos arraiais espiritistas é a do 
conhecimento e aplicação legítima do Evangelho, da parte de todos quantos 
militam nas suas fileiras, desejosos de luz e de evolução. O trabalho de cada 
uma na iluminação de si mesmo deve ser permanente e metodizado. Os 
fenômenos acordam o espírito adormecido na carne, mas não fornecem as luzes 
interiores, somente conseguidas à custa de grande esforço e trabalho individual. 
A palavra dos guias e mentores do Além ensina, mas não pode constituir 
elementos definitivos de redenção, cuja obra exige de cada um sacrifício e 
renúncias santificantes, no laborioso aprendizado da vida. 

 
219 –Nos trabalhos espiritistas, onde poderemos encontrar a fonte principal de ensino 
que nos oriente para a iluminação? Poderemos obtê-la com as mensagens de nossos 
entes queridos, ou apenas com o fato de guardarmos o valor da crença no coração? 
 

-Numerosos filósofos há compreendido as teses e conclusões do Espiritismo no 
seu aspecto filosófico, científico e religioso; todavia, para a iluminação do 
íntimo, só tende no mundo o Evangelho do Senhor, que nenhum roteiro 
doutrinário poderá ultrapassar. 
 
Aliás, o Espiritismo em seus valores cristãos não possui finalidade maior que a 
de restaurar a verdade evangélica para os corações desesperados e descrentes 
do mundo. 
 
Teorias e fenômenos inexplicáveis sempre houve no mundo. Os escritores e os 
cientistas doutrinários poderão movimentar seus conhecimentos na construção 
de novos enunciados para as filosofias terrestres, mas a obra definitiva do 



Espiritismo é a da edificação da consciência profunda no Evangelho de Jesus-
Cristo. 
 
O plano invisível poderá trazer-vos as mensagens mais comovedoras e 
convincentes dos vossos bem-amados; podereis guardar os mais elevados 
princípios de crença no vosso mundo impressivo. Todavia, esse é o esforço, a 
realização do mecanismo doutrinário em ação, junto de vossa personalidade. Só 
o trabalho de auto-evangelização, porém, é firme e imperecível. Só o esforço 
individual no Evangelho de Jesus pode iluminar, engrandecer e redimir o 
espírito, porquanto, depois de vossa edificação com o exemplo do Mestre, 
alcançareis aquela verdade que vos fará livre. 

 
 
220 –Há alguma diferença entre a crença e a iluminação? 

 
-Todos os homens da Terra, ainda os próprios materialistas, crêem em alguma 
coisa. Todavia, são muito poucos os que se iluminam. O que crê, apenas 
admite; mas o que se ilumina vibra e sente. O primeiro depende dos elementos 
externos, nos quais coloca o objeto a sua crença; o segundo é livre das 
influências exteriores, porque há bastante luz no seu próprio íntimo, de modo a 
vencer corajosamente nas provações a que foi conduzido no mundo. 
 
É por essa razão que os espiritistas sinceros devem compreender que não basta 
acreditar no fenômeno ou na veracidade da comunicação com o Além, para que 
os seus sagrados deveres estejam totalmente cumpridos, pois a obrigação 
primordial é o esforço, o amor ao trabalho, a serenidade nas provas da vida, o 
sacrifício de si mesmo, de modo a entender plenamente a exemplificação de 
Jesus-Cristo, buscando a sua luz divina para a execução de todos os trabalhos 
que lhes competem no mundo. 

 
221 –A análise pela razão pode cooperar, de modo definitivo, no trabalho de nossa 
iluminação espiritual? 
 

-É certo que o homem não pode dispensar a razão para vencer na tarefa 
confiada ao seu esforço, no círculo da vida; contudo, faz-se mister considerar 
que essa razão vem sendo trabalhada, de muitos séculos no planeta, pelos 
vícios de toda sorte. 
 
Temos plena confirmação deste asserto no ultra-racionalismo europeu, cuja 
avançada posição evolutiva, ainda agora, não tem vacilado entre a paz e a 
guerra, entre o direito e a força, entre a ordem e a agressão. 
 
Mais que em toda parte do orbe, a razão humana ali se elevou às mais altas 
culminâncias de realização e, todavia, desequilibrada pela ausência do 
sentimento, ressuscita a selvageria e o crime, embora o fausto da civilização. 
 
Reconhecemos, pois, que na atualidade do orbe toda iluminação do homem há 
de nascer, antes de tudo, do sentimento. O sábio desesperado do mundo deve 
volver-se para Deus como a criança humilde, para cuidar dos legítimos valores 
do coração, porque apenas pela reeducação sentimental, nos bastidores do 
esforço próprio, se poderá esperar a desejada reforma das criaturas. 

 



222 –Que significa o chamado “toque da alma”, ao qual tantas vezes se referem os 
Espíritos amigos? 
 

Quando a sinceridade e a boa vontade se irmanam dentro de um coração, faz-
se no santuário íntimo a luz espiritual para a sublime compreensão da verdade. 
 
Esse é o chamado “toque da alma”; impossíveis para quantos perseverem na 
lógica convencionalista do mundo, ou nas expressões negativas das situações 
provisórias da matéria, em todos os sentidos. 

 
223 –Há tempo determinado na vida do homem terrestre para que se possa ele 
entregar, com mais probabilidades de êxito, ao trabalho de iluminação? 
 

-A existência na Terra é um aprendizado excelente e constante. Não há idades 
para o serviço de iluminação espiritual. Os pais têm o dever de orientar a 
criança, desde os seus primeiros passos, no capítulo das noções evangélicas, e 
a velhice não tem o direito de alegar o cansaço orgânico em face desses 
estudos de sua necessidade própria. 
 
É certo que as aquisições de um velho, em matéria de conhecimentos novos, 
não podem ser tão fáceis como as de um jovem em função de sua 
instrumentabilidade sadia, fisicamente falando; os homens mais avançados em 
anos têm, contudo, a seu favor as experiências da vida, que facilitam a 
compreensão e nobilitam o esforço da iluminação de si mesmos, considerando 
que, se a velhice é a noite, a alma terá no amanhã do futuro a alvorada 
brilhante de uma vida nova. 

 
224 –As almas desencarnadas continuam igualmente no serviço da iluminação de si 
próprias? 
 

Nos planos invisíveis, o Espírito prossegue na mesma tarefa abençoada de 
aquisição dos próprios valores, e a reencarnação no mundo tem por objetivo 
principal a consecução desse esforço. 
 

 
Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 

Digitado por: Lúcia Aydir. 
 

 

TRABALHO 
 

Emmanuel 
 

225 –Como entender a salvação da alma e como conquista-la? 
 

-Dentro das claridades espirituais que o Consolador vem espalhando nos 
bastidores religiosos e filosóficos do mundo de si mesma, a caminho das mais 
elevadas aquisições e realizações no Infinito. 
 
Considerando esse aspecto real do problema de “salvação da alma”, somos 
compelidos a reconhecer que, se a Providência Divina movimentou todos os 
recursos indispensáveis ao progresso material do homem físico na Terra, o 



Evangelho de Jesus é a dádiva suprema do Céu para a redenção do homem 
espiritual, em marcha para o amor e sabedoria universais. 
 
      -Jesus é o Modelo Supremo. 
 
O Evangelho é o roteiro para a ascensão de todos os Espíritos em luta, o 
aprendizado na Terra para os planos superiores do Ilimitado. De sua aplicação 
decorre a luz do espírito. 
 
No turbilhão das tarefas de cada dia, lembrai a afirmativa do Senhor: - “Eu sou 
o Caminho, a Verdade e a Vida”. Se vos cercam as tentações de autoridade e 
poder, de fortuna e inteligência, recordai ainda as suas palavras: - “Ninguém 
pode ir ao Pai senão por mim”. E se vos sentis tocados pelo sopro frio da 
adversidade e da dor, se estais sobrecarregados de trabalhos no mundo, buscai 
ouvi-Lo sempre no imo dalma: - “Quem deseje encontrar o Reino de Deus tome 
a sua cruz e siga os meus passos”. 

 
226 –Os guias espirituais têm uma parte ativa na tarefa de nossa iluminação pessoal? 
 

-Essa colaboração apenas se verifica como no caso dos irmãos mais velhos, ou 
dos amigos mais idosos nas experiências do mundo. 
 
Os mentores do Além poderão apontar-vos os resultados dos seus próprios 
esforços na Terra, ou, então, aclarar os ensinos que o homem já recebeu 
através da misericórdia do Cristo e da benevolência dos seus enviados, mas em 
hipótese alguma poderão afastar a alma encarnada do trabalho que lhe 
compete, na curta permanência das lições do mundo. 
 
Que dizer de um professor que decifrasse os problemas comuns para os alunos? 
 
Além disso, os amigos espirituais não se encontram em estado beatífico. Suas 
atividades e deveres são maiores que os vossos. Seus problemas novos são 
inúmeros e cada espírito deve buscar em si mesmo a luz necessária à visão 
acertada do caminho. 
 
Trabalhai sempre. Essa é a lei para vós outros e para nós que já nos afastamos 
do âmbito limitado do circulo carnal. Esforcemo-nos constantemente. 
 
A palavra do guia é agradável e amiga, mas o trabalho de iluminação pertence 
a cada um. Na solução dos nossos problemas, nunca esperemos pelos outros, 
porque de pensamento voltado para a fonte de sabedoria e misericórdia, que é 
Deus, não nos faltará, em tempo algum, a divina inspiração de sua bondade 
infinita. 

 
227 –Deus concede o favor a que chamamos graça? 
 

-São tão grandes as expressões da misericórdia divina que nos cercam o 
espírito, em qualquer plano da vida, que basta um olhar à natureza física ou 
invisível, para sentirmos, em torno de nós, uma aluvião de graças. 
 
O favor divino, porém, como o homem pretende receber no seu 
antropomorfismo, não se observa no caminho da vida, pois Deus não pode 



assemelhar-se a um monarca humano, cheio de preferências pessoais ou 
subornado por motivos de ordem inferior. 
 
A alma, aqui ou alhures, receberá sempre de acordo com o trabalho da 
edificação de si mesma. É o próprio espírito que inventa o seu inferno ou cria as 
belezas do seu céu. E tal seja o seu procedimento, acelerando o processo de 
evolução pelo esforço próprio, poderá Deus dispensar na Lei, em seu favor, pois 
a Lei é uma só e Deus o seu Juiz Supremo e Eterno. 

 
228 –A auto-iluminação pode ser conseguida apenas com a tarefa de uma existência 
na Terra? 
 

-Uma encarnação é como um dia de trabalho. E para que as experiências se 
façam acompanhar de resultados positivos e proveitosos na vida, faz-se 
indispensável que os dias de observação e de esforço se sucedam uns aos 
outros. 
 
No complexo das vidas diversas, o estudo prepara; todavia, somente a 
aplicação sincera dos ensinamentos do Cristo pode proporcionar a paz e a 
sabedoria, inerentes ao estado de plena iluminação dos redimidos. 

 
229 –Como entender o trabalho de purificação nos ambientes do mundo? 
 

-A purificação na Terra ainda é qual o lírio alvo, nascendo do lodo das 
amarguras e das paixões. 
 
Todos os Espíritos encarnados, porém, devem considerar que se encontram no 
planeta como em poderoso cadinho de acrisolamento e regeneração, sendo 
indispensável cultivar a flor da iluminação íntima, na angústia da vida humana, 
no círculo da família, ou da comunidade social, através da maior severidade 
para consigo mesmo e da maior tolerância com os outros, fazendo cada qual, 
da sua existência, um apostolado de educação, onde o maior beneficiado seja o 
seu próprio espírito. 

 
230 –Como iniciar o trabalho de iluminação da nossa própria alma? 
 

-Esse esforço individual deve começar com o autodomínio, com a disciplina dos 
sentimentos egoísticos e inferiores, com o trabalho silencioso da criatura por 
exterminar as próprias paixões. 
 
Nesse particular, não podemos prescindir do conhecimento adquirido por outras 
almas que nos precederam nas lutas da Terra, com as suas experiências 
santificantes – água pura de consolação e de esperança, que poderemos beber 
nas páginas de suas memórias ou nos testemunhos de sacrifício que deixaram 
no mundo. 
 
Todavia, o conhecimento é a porta amiga que nos conduzirá aos raciocínios 
mais puros, porquanto, na reforma definitiva de nosso íntimo, é indispensável o 
golpe da ação própria, no sentido de modelarmos o nosso santuário interior, na 
sagrada iluminação da vida. 

 



231 –Considerando que numerosos agrupamentos espíritas se formam apenas para 
doutrinação das entidades perturbadas, do plano invisível, quais os mais necessitados 
de luz: os encarnados ou os desencarnados? 
 

-Tal necessidade é comum a uns e outros. É justo que se preste auxílio fraterno 
aos seres perturbados e sofredores, das esferas mais próximas da Terra; 
entretanto, é preciso convir que os Espíritos encarnados carecem de maior 
porcentagem de iluminação evangélica que os invisíveis, mesmo porque, sem 
ela, que auxílio poderão prestar ao irmão ignorante e infeliz? A lição do Senhor 
não nos fala do absurdo de um cego a conduzir outros cegos? 
 
Por essa razão é que toda reunião de estudos sinceros, dentro da Doutrina, é 
um elemento precioso para estabelecer o roteiro espiritual a quantos deseje o 
bom caminho. 
 
A missão da luz é revelar com verdade serena. O coração iluminado não 
necessita de muitos recursos da palavra, porque na oficina da fraternidade 
bastará o seu sentimento esclarecido no Evangelho. A grande maravilha do 
amor é o seu profundo e divino contágio. Por esse motivo, o Espírito encarnado, 
para regenerar os seus irmãos da sombra, necessita iluminar-se primeiro. 
 

 
Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 

Digitado por: Lúcia Aydir. 
 

 

ILUMINAÇÃO 
Emmanuel 

 
232 – Em matéria de conhecimento, onde poderemos localizar a maior necessidade do 
homem? 
 

-Como nos tempos mais recuados das civilizações mortas, temos de reafirmar 
que a maior necessidade da criatura humana ainda é a do conhecimento de si 
mesma. 

 
233 –Por que razão o homem da Terra tem sido tão lento na solução do problema do 
seu conhecimento próprio? 
 

-Isso é explicável. Somente agora, a alma humana poderá ensimesmar-se o 
bastante para compreender as necessidades e os escaninhos da sua 
personalidade espiritual. 
 
Antigamente a existência do homem resumia-se na luta com as forças externas, 
de modo a criar uma lei de harmonia entre ele próprio e a natureza terrestre. 
Muitos séculos decorreram para enfrentar os perigos comuns. A organização da 
tribo, da família, das tradições, das experiências coletivas, exigiu muitos séculos 
de luta e de infortúnios dolorosos. A ciência das relações, o aproveitamento das 
forças materiais que o rodeavam, não requisitaram menor porção de tempo. 
 
Agora, porém, nas culminâncias da sua evolução física, o homem não 
necessitará preocupar-se, de modo tão absorvente, com a paisagem que o 
cerca, razão pela qual todas as energias espirituais se mobilizam, nos tempos 



modernos, em torno das criaturas, convocando-as ao sagrado conhecimento de 
si mesmas, dentro dos valores infinitos da vida. 

 
234 –Que dizer dos que propugnam leis para o bem-estar social, por processos 
mecânicos de aplicação sem atender à iluminação espiritual dos indivíduos? 
 

-Os estadistas ou condutores de multidões, que procuram agir nesse sentido, 
em pouco tempo caem no desencanto de suas utopias políticas e sociais. 
 
A harmonia do mundo não virá por decretos, nem de parlamentos que 
caracterizam sua ação por uma força excessivamente passageira. Não vedes 
que o mecanismo das leis humanas se modifica todos os dias? Os sistemas de 
governo não desaparecem para dar lugar a outros que, por sua vez, terão de 
renovar-se com o transcorrer do tempo? Na atualidade do planeta, tendes 
observado a desilusão de muitos utopistas dessa natureza, que sonharam com 
a igualdade irrestrita das criaturas, sem compreender que, recebendo os 
mesmos direitos de trabalho e de aquisição perante Deus, os homens, por suas 
próprias ações, são profundamente desiguais entre si, em inteligências, virtude, 
compreensão e moralidade. 
 
O homem que se ilumina conquista a ordem e a harmonia para si mesmo. E 
para que a coletividade realize semelhante aquisição, para o organismo social, 
faz-se imprescindível que todos os seus elementos compreendam os sagrados 
deveres de auto-iluminação. 

 
235 –Há outras fontes de conhecimento para a iluminação dos homens, além da 
constituída pelos ensinamentos divinos do Evangelho? 
 

-O mundo está repleto de elementos educativos, mormente no referente às 
teorias nobilitantes da vida e do homem, pelo trabalho e pela edificação das 
faculdades e do caráter. 
 
Mas, em se tratando de iluminação espiritual, não existe fonte alguma além da 
exemplificação de Jesus, no seu Evangelho de Verdade e Vida. 
 
Os próprios filósofos que falaram na Terra, antes d’Ele, não eram senão 
emissários da sua bondade e sabedoria, vindos à carne de modo a preparar-lhe 
a luminosa passagem pelo mundo das sobras, razão por que o modelo de Jesus 
é definitivo e único para a realização da luz e da verdade em cada homem. 

 
236 –Como interpretar a ansiedade do proselitismo espírita, em matéria de 
fenomenologia, ante essa necessidade de iluminação? 
 

-Os espiritistas sinceros devem compreender que os fenômenos acordam a 
alma, como o choque de energias externas que faz despertar uma pessoa 
adormecida; mas somente o esforço opera a edificação mora, legítima e 
definitiva. 
 
É uma extravagância de conseqüências desagradáveis, atirar-se alguém à 
propaganda de uma idéia sem haver fortalecido a si mesmo na seiva de seus 
princípios enobrecedores. O espiritismo não constitui uma escola de leviandade. 
Identificado com a sua essência consoladora e divina, o homem não pode 
acovardar-se ante a intensidade das provações e das experiências. Grandes 



erros praticariam as entidades espirituais elevadas, se prometessem aos seus 
amigos do mundo uma vida fácil e sem cuidados, solucionando-lhes todos os 
problemas e entregando-lhes a chave de todos os estudos. 
 
É egoísmo e insensatez provocar o plano invisível com os pequeninos caprichos 
pessoais. 
Cada estudioso desenvolva a sua capacidade de trabalho e de iluminação e não 
guarde para outrem o que lhe compete fazer em seu próprio benefício. 
O Espiritismo, sem Evangelho, pode alcançar as melhores expressões de 
nobreza, mas não passará de atividades destinadas a modificar-se ou 
desaparecer, como todos os elementos transitórios do mundo. E o espírita que 
não cogitou da sua iluminação com Jesus-Cristo, poder ser um cientista e um 
filósofo, com as mais elevadas aquisições intelectuais, mas estará sem leme e 
sem roteiro no instante da tempestade inevitável da provação e da experiência, 
porque só o sentimento divino da fé pode arrebatar o homem das preocupações 
inferiores da Terra para os caminhos supremos d os paramos espirituais. 

 
237 –Existe diferença entre doutrinar e evangelizar? 
 

-Há grande diversidade entre ambas as tarefas. Para doutrinar, basta o 
conhecimento intelectual dos postulados do Espiritismo; para evangelizar é 
necessária a luz do amor no íntimo. Na primeira, bastarão a leitura e o 
conhecimento, na segunda, é preciso vibrar e sentir com o Cristo. Por estes 
motivos, o doutrinador, muitas vezes não e senão o canal dos ensinamentos, 
mas os sinceros evangelizados serão sempre o reservatório da verdade, 
habilitado a servir às necessidades de outrem, sem privar-se da fortuna 
espiritual de si mesmo. 

 
238 –Para acelerar o esforço de iluminação, a Humanidade necessitará de 
determinadas inovações religiosas? 
 

-Toda inovação é indispensável, mesmo porque a lição do Senhor ainda não foi 
compreendida. A cristianização das almas humanas ainda não foi além da 
primeira etapa. 
 
Alguns séculos antes de Jesus, o plano espiritual, pela boca dos profetas e dos 
filósofos, exortava o homem do mundo ao conhecimento de si mesmo. O 
Evangelho é a luz interior dessa edificação. Ora, somente agora a criatura 
terrestre prepara-se para o conhecimento próprio através da dor; portanto, a 
evangelização da alma coletiva, para a nova era de concórdia e de fraternidade, 
somente poderá efetuar-se, de modo geral, no terceiro milênio. 
 
É certo que o planeta já possui as suas expressões isoladas de legítimo 
evangelismo, raras na verdade, mas consoladora e luminosas. Essas 
expressões, porém, são obrigadas às mais altas realizações de renúncia em face 
da ignorância e da iniqüidade do mundo. Esses apóstolos desconhecidos são 
aquele “sal da Terra” e o seu esforço divino será respeitado pelas gerações 
vindouras, como os símbolos vivos da iluminação espiritual com Jesus-Cristo, 
bem-aventurados de seu Reino, no qual souberam perseverar até o fim. 
 

Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 
Digitado por: Lúcia Aydir. 

 



 

V 
 

EVOLUÇÃO 
Emmanuel 

 

DOR 
 

239 –Entre a dor física e a dor moral, qual das duas faz vibrar mais profundamente o 
espírito humano? 
 

-Podemos classificar o sofrimento do espírito como a dor-realidade e o tormento 
físico, de qualquer natureza, como a dor-ilusão. 
 
Em verdade, toda dor física colima o despertar da alma para os seus grandiosos 
deveres, seja como expressão expiatória, como conseqüência dos abusos 
humanos, ou como advertência da natureza material ao dono de um organismo. 
 
Mas, toda dor física é um fenômeno, enquanto que a dor moral é essência. 
 
Daí a razão por que a primeira vem e passa, ainda que se faça acompanhar das 
transições de morte dos órgãos materiais, e só a dor espiritual é bastante 
grande e profunda para promover o luminoso trabalho do aperfeiçoamento e da 
redenção. 

 
240 –De algum modo, pode-se conceber a felicidade na Terra? 
 

-Se todo espírito tem consigo a noção da felicidade; é sinal que ela existe e 
espera as almas em alguma parte. 
 
Tal como sonhada pelo homem do mundo, porém, a felicidade não pode existir, 
por enquanto, na face do orbe, porque, em sua generalidade, as criaturas 
humanas se encontram intoxicadas e não sabem contemplar a grandeza das 
paisagens exteriores que as cercam no planeta. Contudo, importa observar que 
é no globo terrestre que a criatura edifica as bases da sua ventura real, pelo 
trabalho e pelo sacrifício, a caminho das mais sublimes aquisições para o 
mundo divino de sua consciência. 

 
241 –Onde o maior auxílio para nossa redenção espiritual? 
 

-No trabalho de nossa redenção individual ou coletiva, a dor é sempre o 
elemento amigo e indispensável. E a redenção de um Espírito encarnado, na 
Terra, consiste no resgate de todas as dívidas, com a conseqüente aquisição de 
valores morais passíveis de serem conquistados nas lutas planetárias, situação 
essa que eleva as personalidades espiritual a novos e mais sublimes horizontes 
na vida no Infinito. 

 
242 –Por que o Evangelho não nos fala das alegrias da vida humana? 
 



-O Evangelho não podia trazer os cenários do riso mascarado do mundo, mas a 
verdade é que todas as lições do Mestre Divino foram efetuadas nas paisagens 
da mais perfeita alegria espiritual. 
 
Sua primeira revelação foi nas bodas de Canaã, entre os júbilos sagrados da 
família. Seus ensinamentos, à margem das águas do Tiberíades, desdobraram-
se entre criaturas simples e alegres, fortalecidas na fé e no trabalho sadio. 
 
Em Jerusalém, contudo, junto das hipocrisias do Templo, ou em face dos seus 
algozes empedernidos, o Mestre Divino não poderia sorrir, alentando a mentira 
ou desenvolvendo os métodos da ingratidão e da violência. 
 
Eis por que, em seu ambiente natural, toda a história evangélica é sempre um 
poema de luz, de amor, de encantamento e de alegria. 

 
243 –Todos os Espíritos que passaram pela Terra tiveram as mesmas características 
evolutivas, no que se refere ao problema da dor? 
 

-Todas as entidades espirituais encarnadas no orbe terrestre são Espíritos que 
se resgatam ou aprendem nas experiências humanas, após as quedas do 
passado, com exceção de Jesus-Cristo, fundamento de toda a verdade neste 
mundo, cuja evolução se verificou em linha reta para Deus, e em cujas mãos 
angélicas repousa o governo espiritual do planeta, desde os seus primórdios. 

 
244 –Existem lugares de penitência no plano espiritual? E acaso poderá haver 
sofrimento eterno para os Espíritos inveterados no erro e na rebeldia? 
 

-Considerando a penitência em sua feição expiatória, existem numerosos 
lugares de provações na esfera para vós invisíveis, destinados à regeneração e 
preparo de entidades perversas ou renitentes no crime, a fim de conhecerem as 
primeiras manifestações do remorso e do arrependimento, etapas iniciais da 
obra de redenção. 
 
Quanto à idéia do sofrimento eterno, se houvesse Espíritos eternamente 
inveterados no crime, haveria para ele um sofrimento continuado, como o seu 
próprio erro. O Pastor, porém, não quer se perca uma só de suas ovelhas. Dia 
virá em que a consciência mais denegrida experimentará, no íntimo, a luz 
radiosa da alvorada de Seu amor. 
 

245 –Se é justo esperarmos no decurso do nosso roteiro de provações na Terra, por 
determinadas dores, devemos sempre cultivar a prece? 
 

-A lei das provas é uma das maiores instituições universais para a distribuição 
dos benefícios divinos. 
 
Precisais compreender isso, aceitando todas as dores com nobreza de 
sentimento. 
 
A prece não poderá afastar os dissabores e as lições proveitosas da amargura, 
constantes do mapa de serviços que cada Espírito deve prestar na sua tarefa 
terrena, mas deve ser cultivada no íntimo, como a luz que se acende para o 
caminho tenebroso, ou mantida no coração como o alimento indispensável que 
se prepara, de modo a satisfazer à necessidade própria, na jornada longa e 



difícil, porquanto a oração sincera estabelece a vigilância e constitui o maior 
fator de resistência moral, no centro das provações mais escabrosas e mais 
rudes. 
 

Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 
Digitado por: Lúcia Aydir. 

 
 
 
 
 

PROVAÇÃO 
Emmanuel 

 
246 –Qual a diferença entre provação e expiação? 
 

-A provação é a luta que ensina ao discípulo rebelde e preguiçoso a estrada do 
trabalho e da edificação espiritual. A expiação é a pena imposta ao malfeitor 
que comete um crime. 
 

247 –A lei da prova e da expiação é inflexível? 
 

-Os tribunais da justiça humana, apesar de imperfeitos, por vezes não comutam 
as penas e não beneficiam os delinqüentes com o “sursis”? 
 
A inflexibilidade e a dureza não existem para a misericórdia divina, que, 
conforme a conduta do Espírito encarnado, pode dispensar na lei, em benefício 
do homem quando a sua existência já demonstre certas expressões do amor 
que cobre a multidão dos pecados. 

 
248 –Como se verifica a queda do Espírito? 
 

-Conquistada a consciência e os valores racionais, todos os Espíritos são 
investidos de uma responsabilidade, dentro das suas possibilidades de ação; 
porém, são raros os que praticam seus legítimos deveres morais, aumentando 
os seus direitos divinos no patrimônio universal. 
 
Colocada por Deus no caminho da vida, como discípulo que termina os estudos 
básicos, a alma nem sempre sabe agir em correlação com os bens recebidos do 
Criador, caindo pelo orgulho e pela vaidade, pela ambição ou pelo egoísmo, 
quebrando a harmonia divina pela primeira vez e penetrando em experiências 
penosas, a fim de restabelecer o equilíbrio de sua existência. 

 
249 –A queda do Espírito somente se verifica na Terra? 
 

-A Terra é um plano de vida e de evolução como outro qualquer, e, nas esferas 
mais variadas, a alma pode cair, em sua rota evolutiva, porquanto precisamos 
compreender que a sede de todos os sentimentos bons ou maus, superiores ou 
indignos, reside no âmago do espírito imperecível e não na carne que se 
apodrecerá com o tempo. 

 
250 –Como se processa a provação coletiva? 



 
-Na provação coletiva verifica-se a convocação dos Espíritos encarnados, 
participantes do mesmo débito, com referência ao passado delituoso e obscuro. 
 
O mecanismo da justiça, na lei das compensações, funciona então 
espontaneamente, através dos prepostos do Cristo, que convocam os 
comparsas na dívida do pretérito para os resgates em comum, razão por que, 
muitas vezes, intitulais, “doloroso acaso”, as circunstâncias que reúnem as 
criaturas mais díspares no mesmo acidente, que lhes ocasiona a morte do corpo 
físico ou as mais variadas mutilações, no quadro dos seus compromissos 
individuais. 

 
251 –A incredulidade é uma provocação? 
 

-O ateísmo ou incredulidade absoluta não existe, a não ser no jogo de palavras 
dos cérebros desesperados, nas teorias do mundo, porque, no íntimo, todos os 
Espíritos se identificam com a idéia de Deus e da sobrevivência do ser, que lhes 
é inata. Essa idéia superior pairará acima de todos os negativismos e sairá 
vitoriosa de todos os decretos de força que se organizam nos Estados terrenos, 
porque constitui a luz da vida e a mais preciosa esperança das almas. 

 
252 –Somente se recebe a ofensa a que se fez jus no cumprimento das provas? E 
considerando a intensidade dessa ou daquela provação, poderá alguém reencarnar 
fadado ao suicídio e ao crime? 
 

-Receberemos a dor de acordo com as necessidades próprias, com vistas ao 
resgate do passado e à situação espiritual do futuro. 
 
No capítulo da ofensa, quando a recebemos de alguém que se encontra dentro 
do nosso nível de compreensão e do plano evolutivo, é certo que se trata de 
provação bem amarga, indispensável ao nosso processo de regeneração 
própria. 
 
Existem, porém, no mundo, as pedradas da ignorância e da má-fé, partidas dos 
sentimentos inferiores e convém que o cristão esteja preparado e sereno, de 
modo a não recebe-las com sensibilidade doentia, mas com o propósito de 
trabalho e esforço próprio, conhecendo que as mesmas fazem parte do seu 
plano de vida temporária, aonde veio para se educar, colaborando ao mesmo 
tempo na educação de seus semelhantes. 
 
Relativamente ao suicídio é oportuno repetir que a obra de Deus é a do amor e 
do bem, de todos os planos da vida, e devemos reconhecer que, se muitos 
Espíritos reencarnam com a prova das tentações ao suicídio e ao crime, é 
porque esses devem agir como alunos que, havendo perdido uma prova em seu 
curso, voltam ao estudo da mesma no ano seguinte, até obterem conhecimento 
e superioridade na matéria. Muitas almas efetuam a repetição de um mesmo 
esforço e, por vezes, sucumbem na luta, sem perceberem a necessidade de 
vigilância, sem que possamos, de modo algum, imputar a Deus o fracasso de 
suas esperanças, porque a Providência Divina concede a todos os seres as 
mesmas oportunidades de trabalho e de habilitação. 

 
Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 

Digitado por: Lúcia Aydir. 



 
 
 

 
VIRTUDE 

Emmanuel 
 
 

253 –A virtude é concessão de Deus, ou é aquisição da criatura? 
 

-A dor, a luta e a experiência constituem uma oportunidade sagrada concedida 
por Deus às suas criaturas, em todos os tempos; todavia, a virtude é sempre 
sublime e imorredoura aquisição do espírito nas estradas da vida, incorporada 
eternamente aos seus valores, conquistados pelo trabalho no esforço próprio. 

 
254 –Que é paciência e como adquiri-la? 
 

-A verdadeira paciência é sempre uma exteriorização da alma que realizou 
muito amor em si mesma, para dá-lo a outrem, na exemplificação. 
 
Esse amor é a expressão fraternal que considera todas as criaturas como 
irmãos, em quaisquer circunstâncias, sem desdenhar a energia para esclarecer 
a incompreensão, quando isso se torne indispensável. 
 
É com a iluminação espiritual do nosso íntimo que adquirimos esses valores 
sagrados da tolerância esclarecida. E, para que nos edifiquemos nessa claridade 
divina, faz-se mister educar a vontade, curando enfermidades psíquicas 
seculares que nos acompanham através das vidas sucessivas, quais sejam as 
de abandonarmos o esforço próprio, de adotarmos a indiferença e de nos 
queixarmos das forças exteriores, quando o mal reside em nós mesmos. 
 
Para levarmos a efeito uma edificação tão sublime, necessitamos começar pela 
disciplina de nós mesmos e pela continência dos nossos impulsos, considerando 
a liberdade do mundo interior, de onde o homem deve dominar as correntes da 
sua vida. 
 
O adágio popular considera que “o hábito faz a segunda natureza” e nós 
devemos aprender que a disciplina antecede a espontaneidade, dentro da qual 
pode a alma atingir, mais facilmente, o desiderato da sua redenção. 

 
255 –Devemos nós, os espiritistas, praticar somente a caridade espiritual, ou também 
a material? 
 

-A divisa fundamental da codificação kardequiana, formulada no “fora da 
caridade não há salvação”, é bastante expressiva para que nos percamos em 
minuciosas considerações. 
 
Todo serviço da caridade desinteressada é um reforço divino na obra da 
fraternidade humana e da redenção universal. 
 
Urge, contudo, que os espiritistas sinceros, esclarecidos no Evangelho, 
procurem compreender a feição educativa dos postulados doutrinários, 



reconhecendo que o trabalho imediato dos tempos modernos é o da iluminação 
interior do homem, melhorando-se-lhe os valores do coração e da consciência. 
 
Dentro desses imperativos, é lícito encarecermos a excelência dos planos 
educativos da evangelização, de modo a formar uma mentalidade espírita-
cristã, com vistas ao porvir. 
 
Não podemos desprezar a caridade material que faz do Espiritismo evangélico 
um pouso de consolação para todos os infortunados; mas não podemos 
esquecer que as expressões religiosas sectárias também organizaram as 
edificações materiais para a caridade no mundo, sem olvidar os templos, asilos, 
orfanatos e monumentos. Todavia, quase todas as suas obras se desvirtuaram, 
em vista do esquecimento da iluminação dos Espíritos encarnados. 
 
A Igreja Romana é um exemplo típico. 
 
Senhora de uma fortuna considerável e havendo construído numerosas obras 
tangíveis, de assistência social, sente hoje que as suas edificações são apenas 
de pedra, porquanto, em seus estabelecimentos suntuosos, o homem 
contemporâneo experimenta os mais dolorosos desenganos. 
 
As obras da caridade material somente alcançam a sua feição divina quando 
colimam a espiritualização do homem, renovando-lhe os valores íntimos, 
porque, reformada a criatura humana em Jesus-Cristo, teremos na Terra uma 
sociedade transformada, onde o lar genuinamente cristão será naturalmente o 
asilo de todos os que sofrem. 
 
Depreende-se, pois, que o serviço de cristianização sincera das consciências 
constitui a edificação definitiva, para a qual os espiritistas devem voltar os 
olhos, antes de tudo, entendendo a vastidão e a complexidade da obra 
educativa que lhes compete efetuar, junto de qualquer realização humana, nas 
lutas de cada dia, na tarefa do amor e da verdade. 

 
256 –Como interpretar a esmola material? 
 

-No mecanismo de relações comuns, o pedido de uma providência material tem 
o seu sentido e a sua utilidade oportuna, como resultante da lei de equilíbrio 
que preside o movimento das trocas no organismo da vida. 
 
A esmola material, porém, é índice da ausência de espiritualização nas 
características sociais que a fomentam. 
 
Ninguém, decerto, poderá reprovar o ato de pedir e, muito menos, deixará de 
louvar a iniciativa de quem dá a esmola material; todavia, é oportuno 
considerar que, à medida que o homem se cristianiza, iluminando as suas 
energias interiores, mais se afasta da condição de pedinte para alcançar a 
condição elevada do mérito, pelas expressões sadias do seu trabalho. 
 
Quem se esforça, nos bastidores da consciência retilínea, dignifica-se e 
enriquece o quadro de seus valores individuais. 
 
E o cristão sincero, depois de conquistar os elementos da educação evangélica, 
não necessita materializar a idéia da rogativa da esmola material, 



compreendendo que, esperando ou sofrendo, agindo ou lutando, nos esforços 
da ação e do bem, há de receber, sempre, de acordo com as suas obras e de 
conformidade com a promessa do Cristo. 

 
257 –A esperança e a Fé devem ser interpretadas como uma só virtude? 
 

-A Esperança é a filha dileta da Fé. Ambas estão uma para outra, como a luz 
reflexa dos planetas está para a luz central e positiva do Sol. 
 
A Esperança é como o luar que se constitui dos bálsamos da crença. A Fé é a 
divina claridade da certeza. 

 
258 –No caminho da virtude, o pobre e o rico da Terra podem ser identificados como 
discípulos de Jesus? 
 

-O título de discípulo é conferido pelo Divino Mestre a todos os homens de boa-
vontade, sem distinção de situações, de classes ou de qualquer expressão 
sectária. 
 
Com responsabilidade dos bens materiais ou sem ela, o homem é sempre rico 
pela sua posição de usufrutuário das graças divinas e, além do mais, temos de 
ponderar que, em toda situação, a criatura encontrará responsabilidade na 
existência, razão por que os sinceros discípulos do Senhor são iguais aos seus 
olhos, sem preferência de qualquer natureza. 

 
259 –No que se refere à prática da caridade, como interpretar o ensinamento de 
Jesus: Aquele que tem será concedido em abundância e àquele que não tem, até 
mesmo o que tiver, lhe será tirado? 
 

-A palavra de Jesus, em todas as circunstâncias, foi tocada de uma luz oculta, 
apresentando reflexos prismáticos, em todos os tempos, para a alma humana, 
na sua ascensão para a sabedoria e para o amor. 
 
Antes de tudo, busquemos ajustar o conceito a nós próprios. 
 
Se possuirmos a verdadeira caridade espiritual, se trabalhamos pela nossa 
iluminação íntima, irradiando luz, espontaneamente, para o caminho dos nossos 
irmãos em luta e aprendizado, mais receberemos das fontes puras dos planos 
espirituais mais elevados, porque, depois de valorizarmos a oportunidade 
recebida, horizontes infinitos se abrirão no campo ilimitado do Universo, para as 
nossas almas, o que não poderá acontecer aos que lançaram mão do sagrado 
ensejo de iluminação própria nas estradas da vida, com a mais evidente 
despreocupação de seus legítimos deveres, esquecendo o caminho melhor, 
trocado, então, pelas sensações efêmeras da existência terrestre, contraindo 
novas dívidas e afastando de si mesmo as oportunidades para o futuro, então 
mais difíceis e dolorosas. 

 
 

Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 
Digitado por: Lúcia Aydir. 

 
 
 



 

O CONSOLADOR 
 

TERCEIRA PARTE 
 

 

 
RELIGIÃO 

Emmanuel 

 
260 –Em face da Ciência e da Filosofia como interpretar a Religião nas 

atividades da vida? 
 

-Religião é o sentimento Divino, cujas exteriorizações são sempre o Amor, nas 
expressões mais sublimes. Enquanto a Ciência e a Filosofia operam o trabalho da 
experimentação e do raciocínio, a Religião edifica e ilumina os sentimentos. 
 

As primeiras se irmanam na Sabedoria, a segunda personifica o Amor, as duas 
asas divinas com que a alma humana penetrará, um dia, nos pórticos sagrados da 
espiritualidade. 

 
 

Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 
Digitado por: Lúcia Aydir. 

 
 
 
 

I 
 

VELHO TESTAMENTO 
 

Emmanuel 
 

REVELAÇÃO 
 

261 – “No princípio era o Verbo...” – Como deveremos entender está afirmativa 
do texto sagrado? 
 

-O apóstolo João ainda nos adverte que “o Verbo era Deus e estava com Deus”. 
 
Deus é amor e vida e a mais perfeita expressão do Verbo para o orbe terrestre 
era e é Jesus, identificado com a sua misericórdia e sabedoria, desde a 
organização primordial do planeta. 
 
Visível ou oculto, o Verbo é o traço da luz divina em todas as coisas e em todos 

os seres, nas mais variadas condições do processo de aperfeiçoamento. 



 
 

262 –Por que razão a palavra das profecias parece dirigida invariavelmente ao 
povo de Israel? 
 

-Em todos os textos das profecias, Israel deve ser considerada como o símbolo 
de toda a humanidade terrestre, sob a égide sacrossanta do Cristo. 

 
 

263 –Deve-se atribuir ao judaísmo missão especial, em comparação com as 
demais idéias religiosas do tempo antigo? 
 

-Embora as elevadas concepções religiosas que floresceram na Índia e no Egito 
e todos os grandes ideais de conhecimento da divindade, que povoaram a antiga Ásia 
em todos os tempos, deve-se reconhecer no judaísmo a grande missão da revelação 
do Deus único. 

 
Enquanto os cultos religiosos se perdiam na divisão e na multiplicidade, 

somente o judaísmo foi bastante forte na energia e na unidade para cultivar o 
monoteísmo e estabelecer as bases da lei universalista, sob a luz da inspiração divina. 

 
Por esse motivo, não obstante os compromissos e os débitos penosos que 

parecem perpetuar os seus sofrimentos, através das gerações e das pátrias humanas 
no doloroso curso dos séculos, o povo de Israel deve merecer o respeito e o amor de 
todas as comunidades da Terra, porque somente ele foi bastante grande e unido para 
guardar a idéia verdadeira de Deus, através dos martírios da escravidão e do deserto. 

 
 
264 –Como deve ser considerada, no Espiritismo, a chamadas “Santíssima 

Trindade”, da teologia católica? 
 
Os textos primitivos da organização cristã não falam da concepção da Igreja 
Romana, quanto à chamada “Santíssima Trindade”. 
 
Devemos esclarecer, ainda, que o ponto de vista católico provém de sutilezas 

teológicas sem base séria nos ensinamentos de Jesus. 
 
Por largos anos, antes da Boa Nova, o bramanismo guardava a concepção de 

Deus, dividido em três princípios essenciais, que os seus sacerdotes denominavam 
Brama, Vishnu e Çiva. (*). 

 
Contudo, a Teologia, que se organizavam sobre os antigos princípios do 

politeísmo romano, necessitava apresentar um complexo de enunciados religiosos, de 
modo a confundir os espíritos mais simples, mesmo porque sabemos que se a Igreja 
foi, a princípio, depositária das tradições cristãs, não tardou muito que o sacerdócio 
eliminasse as mais belas expressões do profetismo, inumando o Evangelho sob um 
acervo de convenções religiosas e roubando às revelações primitivas a sua feição de 
simplicidade e de amor. 

 
Para esse desiderato, as forças que vinham disputar o domínio do Estado, em 

face da invasão dos povos considerados bárbaros, se apressaram, no poder, em 
transformar os ensinos de Jesus em instrumento da política administrativa, 
adulterando os princípios evangélicos nos seus textos primitivos e assimilando velhas 



doutrinas como as da Índia legendária, e organizando novidades teológicas, com as 
quais o Catolicismo se reduziu a uma força respeitável, mas puramente humana, 
distante do Reino de Jesus, que na afirmação do Mestre, simples e profunda, não tem 
ainda fundamentos divinos na face da Terra. 

 
(*) –O Padre Alta, em O Cristianismo do Cristo e o de seus vigários, nos diz que a 

fórmula do catecismo – 3-Pessoas em Deus – era verdadeira em latim, onde o vocábulo 
persona significa forma, aspecto, aparência. É falsa, porém, em francês ou em português, com 
acepção de indivíduo. –Nota da Editora. 

 
 
265 –Como interpretar a antiga sentença – “Deus fez o mundo do nada?”. 
 
 -O primeiro instante da matéria está, para os Espíritos da minha esfera, tão 
obscura quanto o primeiro momento da energia espiritual nos círculos da vida 
universal. 
 
 Compreendemos, contudo, que sendo Deus o Verbo da Criação, o “nada” nunca 
existiu para o nosso conceito de observação, porquanto o Verbo, para nós outros, é a 
luz de toda a Eternidade. 
 
 
266 –Os dias da Criação, nas antigas referências do Velho Testamento, correspondem 
a períodos inteiros da evolução geológica? 
 
 -Os dias da atividade do Criador, tal como nos refere o texto sagrado, 
correspondem aos largos períodos de evolução geológica, dentro dos milênios 
indispensáveis ao trabalho da gênese planetária, salientando-se que, com esses, a 
Bíblia encerra outros grandes símbolos inerentes aos tempos imemoriais, das origens 
do planeta. 
 
 
267 –Qual a posição do Velho Testamento no quadro de valores da educação religiosa 
do homem? 
 
 -No quadro de valores da educação religiosa, na civilização cristã, o Velho 
Testamento, apesar de suas expressões altamente simbólicas, poucas vezes acessíveis 
ao raciocínio comum, deve ser considerado como a pedra angular, ou como a fonte-
máter da revelação divina. 
 
  
268 –Os dez mandamentos recebidos por Moisés no Sinai, base de toda justiça até 
hoje, no mundo, foram alterados pelas seitas religiosas? 
 
 -As seitas religiosas, de todos os tempos, pela influenciação de seus sacerdotes, 
procuram modificar os textos sagrados; todavia, apesar das alterações transitórias, os 
dez mandamentos, transmitidos à Terra por intermédio de Moisés, voltam sempre a 
ressurgir na sua pureza primitiva, como base de todo o direito no mundo, sustentáculo 
de todos os códigos da justiça terrestre. 
 
 
269 –Como entender a palavra do Velho Testamento quando nos diz que Deus falou a 
Moisés no Sinai? 



 
 -Estais atualmente em condições de compreender que Moisés trazia consigo as 
mais elevadas faculdades mediúnicas, apesar de suas características de legislador 
humano. 
 
 É inconcebível que o grande missionário dos judeus e da Humanidade pudesse 
ouvir o Espírito de Deus. Estais, porém habilitados a compreender, agora, que a Lei ou 
a base da Lei, nos dez mandamentos, foi-lhe ditada pelos emissários de Jesus, 
porquanto todos os movimentos de evolução material e espiritual do orbe se 
processaram, como até hoje se processam, sob o seu augusto e misericordioso 
patrocínio. 
 
 
270 –Apesar de suas expressões tão humanas, Moisés veio ao mundo como 
missionário divino? 
 
 -Examinando-se os seus atos enérgicos de homem, há a considerar as 
características da época em que se verificou a grande tarefa do missionário hebreu, 
legítimo emissário do plano superior, para entregar ao mundo terrestre a grande e 
sublime mensagem da primeira revelação. 
 
 Com expressões diversas, o grande enviado não poderia dar conta exata de 
suas preciosas obrigações, em face da Humanidade ignorante e materialista. 
 
 
271 –Moises transmitiu ao mundo a lei definitiva? 
 
 -O profeta de Israel deu à Terra as bases da Lei divina e imutável, mas não 
toda a Lei, integral e definitiva. 
 
 Aliás, somos obrigados a reconhecer que os homens receberão sempre as 
revelações divinas de conformidade com a sua posição evolutiva. 
 
 Até agora, a Humanidade da era cristã recebeu a grande Revelação em três 
aspectos essenciais: Moisés trouxe a missão da Justiça; o Evangelho, a revelação 
insuperável do Amor, e o Espiritismo em sua feição de Cristianismo redivivo, traz, por 
sua vez, a sublime tarefa da Verdade. No centro das três revelações encontra-se 
Jesus-Cristo, como o fundamento de toda a luz e de toda a sabedoria. É que, com 
Amor, a Lei manifestou-se na Terra no seu esplendor máximo; a Justiça e a Verdade 
nada mais são que os instrumentos divinos de sua exteriorização, com aquele Cordeiro 
de Deus, alma da redenção de toda a Humanidade. A justiça, portanto, lhe aplanaram 
os caminhos, e a Verdade, conseguintemente, esclarece os seus divinos ensinamentos. 
Eis por que, com o Espiritismo simbolizando a Terceira Revelação da Lei, o homem 
terreno se prepara, aguardando as sublimadas realizações do seu futuro espiritual, nos 
milênios por-vindouros. 
 
 
272 –Qual a significação da lei de talião “olho por olho, dente por dente”, em face da 
necessidade da redenção de todos os espíritos pelas reencarnações sucessivas? 
 



 -A lei de talião prevalece para todos os espíritos que não edificaram ainda o 
santuário do amor nos corações, e que representam a quase totalidade dos seres 
humanos. 
 
 Presos, ainda, aos milênios do pretérito, não cogitaram de aceitar e aplicar o 
Evangelho a si próprios, permanecendo encarcerados em círculos viciosos de dolorosas 
reencarnações expiatórias e purificadoras. 
 
 Moisés proclamou a Lei antiga; muitos séculos antes do Senhor. Como já dito, o 
profeta hebraico apresentava a Revelação com a face divina da Justiça; mas, com 
Jesus, o homem do mundo recebeu o código perfeito do Amor. Se Moisés ensinava o 
“olho por olho, dente por dente”, Jesus-Cristo esclarecia que o “amor cobre a multidão 
dos pecados”. 
 
 Daí a verdade de que as criaturas humanas se redimirão pelo amor e se 
elevarão a Deus por ele, anulando com o bem; todas as forças que lhes possam 
encarcerar o coração nos sofrimentos do mundo. 
 
 
273 –Qual é verdadeiramente o segundo mandamento? – “Não farás imagens 
esculpidas das coisas que estão nos céus”, etc., segundo alguns textos, ou “Não tomar 
o seu santo nome em vão”, conforme o ensinamento da igreja católica de Roma? 
 
 -A segunda fórmula foi uma tentativa de subversão dos textos primitivos, 
levada a efeito pela Igreja Romana, a fim de que o seu sacerdócio encontrasse campo 
livre para desenvolvimento das heranças do paganismo, no que se refere às pomposas 
demonstrações do culto externo. 
 
 
274 –Qual a intenção de Moisés no Deuteronômio, recomendando “que ninguém 
interrogasse os mortos para saber a verdade?”. 
 
 
 -Antes de tudo, faz-se preciso considerar que a afirmativa tem sido objeto 
injusto de largas discussões por parte dos adversários da nova revelação que o 
Espiritismo trouxe aos homens, na sua feição de Consolador. 
 
 As expressões sectárias, todavia, devem considerar que a época de Moisés não 
comportava as indagações do Invisível, porquanto o comércio com os desencarnados 
se faria com um material humano excessivamente grosseiro e inferior. 
 

Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 
Digitado por: Lúcia Aydir. 

 
 

 
 
 
 
 
 



PROFETAS 
 

Emmanuel 

 
275 –Os cinco livros maiores da Bíblia encerram símbolos especiais para a educação 
religiosa do homem? 
 
 -Todos os documentos religiosos da Bíblia se identificam entre si, no todo, 
desde a primeira revelação com Moisés, de modo a despertar no homem as 
verdadeiras noções do seu dever para com os semelhantes e para com Deus. 
 
 
276 –A previsão e a predição, nos livros sagrados, dão a entender que os profetas 
eram diretamente inspirados pelo Cristo? 
 
 -Nos textos sagrados das fontes divinas do Cristianismo, as previsões e 
predições se efetuaram sob a ação direta do Senhor, pois só Ele poderia conhecer 
bastante os corações, as fraquezas e as necessidades dos seus rebeldes tutelados, 
para sondar com precisão as estradas do futuro, sob a misericórdia e a sabedoria de 
Deus. 
 
  
277 –Os Espíritos elevados, como os profetas antigos, devem ser considerados como 
anjos ou como Espíritos eleitos? 
 
 -Como missionário do Senhor, junto à esfera de atividade propriamente 
material, os profetas antigos eram também dos “chamados” à iluminação sementeira. 
 
 Para a nossa compreensão, a palavra “ano”, neste passo, deve designar 
somente as entidades que já se elevaram ao plano superior; plenamente redimidas, 
onde são “escolhidos” na tarefa sagrado d’Aquele cujas palavras não passarão. O 
Eleito, porém, é aquele que se elevou para Deus em linha reta, sem as quedas que nos 
são comuns, sendo justo afirmar que o orbe terrestre só viu um eleito, que é Jesus-
Cristo. 
 
 A compreensão do homem, todavia, em se tratando de angelitude, generalizou 
a definição, estendendo-a a todas as almas virtuosas e boas, nos bastidores da sua 
literatura, o que justifica, entendendo-se que a palavra “anjo” significa “mensageiro”. 
 
 
278 – Devemos considerar como profetas somente aqueles a que se referem as 
páginas do Velho Testamento? 
 
 -Além dos ensinamentos legados por Elias ou um Jeremias, temos de convir que 
numerosos missionários do plano superior precederam a vinda do Cristo, distribuindo 
no mundo o pão espiritual de suas verdades eternas. 
 
 Um Çakyamuni, um Confúcio, um Sócrates, foram igualmente profetas do 
Senhor, na gloriosa preparação dos seus caminhos. Se desenvolverem ação distante 
do ambiente e dos costumes israelitas, pautaram a missão no mesmo plano 



universalista, em que as tribos de Israel foram chamadas a trabalhar, mas 
particularmente, pelo progresso religioso do mundo. 
 
 
279 –Os profetas hebraicos representavam o papel de sacerdotes dos crentes da Lei? 
 
 -Em todos os tempos houve a mais funda diferença entre sacerdócio e o 
profetismo. 
 
 Os antigos profetas de Israel nunca se caracterizaram por qualquer expressão 
de servilismo às convenções sociais e aos interesses econômicos, tão ao gosto do 
sacerdócio organizado, em todas as eras e em todos os lugares. 
 
 Extremamente dedicados ao esforço próprio, não viviam do altar de sua fé, mas 
do trabalho edificante, fosse na indumentária dos escravos oprimidos, ou no 
insulamento do deserto que as suas aspirações religiosas sabiam povoar de um santo 
dinamismo construtivo. 
 
 
280 –Os profetas do Cristo têm voltado à esfera material para trazer aos homens 
novas expressões de luz para o futuro da Humanidade? 
 
 -Em tempo algum as coletividades humanas deixaram de receber a sublime 
cooperação dos enviados do Senhor, na solução dos grandes problemas do porvir. 
 
 Nem sempre a palavra da profecia poderá ser trazida pelas mesmas 
individualidades espirituais dos tempos idos; contudo, os profetas de Jesus, isto é, as 
poderosas organizações espirituais dos planos superiores, têm estado convosco, 
incessantemente, impulsando-vos à evolução em todos os sentidos, multiplicando as 
vossas possibilidades de êxito nas experiências difíceis e dolorosas. É verdade que os 
novos enviados não precisarão dizer o que já se encontra escrito, em matéria de 
revelações religiosas; todavia, agem nos setores da Ciência e da Filosofia, da 
Literatura e da Arte, levantando-vos o pensamento abatido para as maravilhosas 
construções espirituais do porvir. Igualmente, é certo que os missionários novos não 
encontram o deserto de figueiras bravas, onde os seus predecessores se nutriam 
apenas de gafanhotos e de mel selvagem, mas ainda são obrigados a viver no deserto 
das cidades tumultuosas, entre corações indiferentes e incompreensíveis, cercados 
pela ingratidão e pela zombaria dos contemporâneos, que, muitas vezes, lhes impõem 
o pelourinho e o sacrifício. 
 
 O amor de Jesus, todavia, é a seiva divina que lhes alimenta a fibra de trabalho 
e realização, e, sob as suas bênçãos generosas, as grandes almas solitárias 
atravessam o mundo, distribuindo a luz do Senhor pelas estradas sombrias. 
 
 
281 –A leitura do Velho Testamento e do Evangelho, nos círculos familiares, como é de 
hábito entre muitos povos europeus, favorece a renovação dos fluídos salutares de paz 
na intimidade do coração e do ambiente doméstico? 
 
 -Essa leitura é sempre útil, e quando não produz a paz imediata, em vista da 
heterogeneidade de condições espirituais daqueles que a ouvem em conjunto, constitui 



sempre proveitosa sementeira evangélica, extensiva às entidades do plano invisível, 
que a assistem, sendo lícito esperar mais tarde o seu florescimento e frutificação. 
 

 
Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 

Digitado por: Lúcia Aydir. 

 
 
 
 
 

II 
 

EVANGELHO 
 

Emmanuel 
 

JESUS 
 
282 –Se devemos considerar o Velho Testamento como a pedra angular da Revelação 
Divina, qual a posição do Evangelho de Jesus na educação religiosa dos homens? 
 
 -O Velho Testamento é o alicerce da Revelação Divina. O Evangelho é o edifício 
da redenção das almas. Como tal, devia ser procurada a lição de Jesus, não mais para 
qualquer exposição teórica, mas visando cada discípulo o aperfeiçoamento de si 
mesmo, desdobrando as edificações do Divino Mestre no terreno definitivo do Espírito. 
 
 
283 –Com Referência a Jesus, como interpretar o sentido das palavras de João: - “E o 
Verbo se fez carne e habitou entre nós, cheio de graça e verdade?”. 
 
 -Antes de tudo, precisamos compreender que Jesus não foi um filósofo e nem 
poderá ser classificado entre os valores propriamente humanos, tendo-se em conta os 
valores divinos de sua hierarquia espiritual, na direção das coletividades terrícolas. 
 
 
 Enviado de Deus, Ele foi a representação do Pai junto do rebanho de filhos 
transviados do seu amor e da sua sabedoria, cuja tutela lhe foi confiada nas 
ordenações sagradas da vida no Infinito. 
 
 Diretor angélico do orbe, seu coração não desdenhou a permanência direta 
entre os tutelados míseros e ignorantes, dando ensejo às palavras do apóstolo, acima 
referidas. 
 
  
284 –O apóstolo João recebeu missão diferente, na organização do Evangelho, 
considerando-se a diversidade de suas exposições em confronto com as narrações de 
seus companheiros? 



 
 -Ainda aí, temos de considerar a especialização das tarefas, no capítulo das 
obrigações conferidas a cada um. As peças nas narrações evangélicas identificam-se 
naturalmente, entre si, como partes indispensáveis de um todo, mas somos 
compelidos a observar que, se Mateus, Marcos e Lucas receberam a tarefa de 
apresentar, nos textos sagrados, o Pastor de Israel na sua feição sublime, a João 
coube a tarefa de revelar o Cristo Divino, na sua sagrada missão universalista. 
 
 
285 –“Jesus-Cristo é sem pai, sem mãe, sem genealogia” – Como interpretar essa 
afirmativa, em face da palavra de Mateus? 
 
 -Faz-se necessário entendermos a missão universalista do Evangelho de Jesus, 
através da palavra de João, para compreender tal afirmativa no tocante à genealogia 
do Mestre Divino, cujas sagradas raízes repousam no infinito do amor e de sabedoria 
em Deus. 
 
 
286 –O sacrifício de Jesus deve ser apreciado tão-somente pela dolorosa expressão do 
Calvário? 
 
 -O Calvário representou o coroamento da obra do Senhor, mas o sacrifício na 
sua exemplificação se verificou em todos os dias da sua passagem pelo planeta. E o 
cristão deve buscar, antes de tudo, o modelo nos exemplos do Mestre, porque o Cristo 
ensinou com amor e humildade o segredo da felicidade espiritual, sendo imprescindível 
que todos os discípulos edifiquem no íntimo essas virtudes, com as quais saberão 
demonstrar ao calvário de suas dores, no momento oportuno. 
 
 
287 –Numerosos discípulos do Evangelho consideram que o sacrifício do Gólgota não 
teria sido completo sem o máximo de dor material para o Mestre Divino. Como 
conceituar essa suposição em face da intensidade do sofrimento moral que a cruz lhe 
terá oferecido? 
 
 -A dor material é um fenômeno como os dos fogos de artifícios, em face dos 
legítimos valores espirituais. 
 
 Homens do mundo, que morreram por uma idéia, muitas vezes não chegaram a 
experimentar a dor física, sentindo apenas a amargura da incompreensão do seu ideal. 
 
 Imaginai, pois, o Cristo, que se sacrificou pela Humanidade inteira, e chegareis 
a contempla-Lo na imensidão da sua dor espiritual, augusta e indefinível para a nossa 
apreciação restrita e singela. 
 
 De modo algum poderíamos fazer um estudo psicológico de Jesus, 
estabelecendo dados comparativos entre o Senhor e o homem. 
 
 Em sua exemplificação divina, faz-se mister considerar, antes de tudo, o seu 
amor, a sua humildade, a sua renúncia por toda a Humanidade. 
 



 Examinados esses fatores, a dor material teria significação especial para que a 
obra cristã ficasse consagrada? A dor espiritual, grande demais para ser 
compreendida, não constitui o ponto essencial da sai perfeita renúncia pelos homens? 
 
 Nesse particular, contudo, as criaturas humanas prosseguirão discutindo, como 
as crianças que somente admitem as realidades da vida de um adulto, quando se lhe 
fornece o conhecimento tomando por imagens o cabedal imediato dos seus 
brinquedos. 
 
  
288 – “Meu Pai e eu somos Um” – Poderemos receber mais alguns esclarecimento 
sobre essa afirmativa do Cristo? 
 
 
 -A afirmativa evidenciava a sua perfeita identidade com Deus, na direção de 
todos os processos atinentes à marcha evolutiva do planeta terrestre. 
 
 
289 –São muitos os Espíritos em evolução na Terra, ou nas esferas mais próximas, 
que já viram o Cristo, experimentando a glória da sua presença divina? 
 
 -Toda a comunidade dos Espíritos encarnados na Terra, ou localizados em suas 
esferas de labor espiritual mais ligadas ao planeta, sentem a sagrada influência do 
Cristo, através da assistência de seus prepostos; todavia, pouquíssimos alcançarão a 
pureza indispensável para a contemplação do Mestre no seu plano divino. 
 
 
290 –Poder-se-á reconhecer nas parábolas de Jesus a expressão fenomênica das 
palavras, guardando a eterna vibração de seu sentimento nos ensinos? 
 
 
 -Sim. As parábolas do Evangelho são como as sementes divinas que 
desabrochariam, mais tarde, em árvores de misericórdia e de sabedoria para a 
Humanidade. 
 
 
291 –Como interpretar o Anticristo? 
 
 -Podemos simbolizar como Anticristo o conjunto das forças que operam contra o 
Evangelho, na Terra e nas esferas vizinhas do homem, mas, não devemos figurar 
nesse Anticristo um poder absoluto e definitivo que pudesse neutralizar a ação de 
Jesus, porquanto, com tal suposição, negaríamos a previdência e a bondade infinita de 
Deus. 
 

Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 
Digitado por: Lúcia Aydir. 

 
 

 
 
 



 

RELIGIÕES 
Emmanuel 

 
292 – Em que sentido deveremos tomar o conceito de religiões? 
 
 -Religiões, para todos os homens, deveria compreender-se como sentimento 
divino que clarifica o caminho das almas e que cada espírito apreenderá na pauta do 
seu nível evolutivo. 
 
 Neste sentido, a Religião é sempre a face augusta e soberana da Verdade; 
porém, na inquietação que lhes caracteriza a existência na Terra, os homens se 
dividiram em numerosas religiões, como se a fé também pudesse ter fronteira, à 
semelhança das pátrias materiais; tantas vezes mergulhadas no egoísmo e na ambição 
de seus filhos. 
 
 Dessa falsa interpretação tem nascido no mundo as lutas antifraternais e as 
dissensões religiosas de todos os tempos. 
 
 
293 –As religiões que surgiram no mundo, antes do Cristo, tinham também por missão 
principal a preparação da mentalidade humana para a sua vinda? 
 
 -Todas as idéias religiosas, que as criaturas humanas traziam consigo do 
pretérito milenário, destinavam-se a preparar o homem para receber e aceitar o 
Cordeiro de Deus, com a sua mensagem de amor perene e reforma espiritual 
definitiva. 
 
 O Cristianismo é a síntese, em simplicidade e luz, de todos os sistemas 
religiosos mais antigos, expressões fragmentárias das verdades sublimes trazidas ao 
mundo na palavra imorredoura de Jesus. 
 
 Os homens, contudo, não obstante todos os elementos de preparação, 
continuaram divididos e, e dentro das suas características de rebeldia, procrastinaram 
a sua edificação nas lições renovadoras do Evangelho. 
 
 
294 –Reconhecendo-se que várias seitas nasceram igualmente do Cristianismo, 
devemos considera-las cristãs, ou simples expressões religiosas insuladas da verdade 
de Jesus? 
 
 -Todas as expressões religiosas nascidas do Cristianismo se identificam pela 
seiva de amor do tronco que as congrega, apesar dos erros humanos de seus 
expositores. 
 
 Os sacerdotes das mais diversas castas inventaram os manuais teológicos, os 
princípios dogmáticos e as fórmulas políticas; todavia, nenhum esforço humano 
conseguiu deslustrar a claridade divina do “amai-vos uns aos outros”, base imortal de 
todos os ensinos de Jesus, cuja luminosa essência identifica as castas entre si, em 
todas as posições e tarefas especializadas que lhes foram conferidas. 
 



 
295 –Se as seitas religiosas nascidas do Cristianismo têm uma tarefa especializada, 
qual será a das correntes protestantes, oriundas da Reforma? 
 
 -A Reforma e os movimentos ou esse lhe seguiram vieram ao mundo com a 
missão especial de exumar a “letra” dos Evangelhos, enterrada até então nos arquivos 
da intolerância clerical, nos seminários e nos conventos, a fim de que, depois da sua 
tarefa, pudesse o Consolador prometido, pela voz do Espiritismo cristão, ensinar aos 
homens o “espírito divino” de todas as lições de Jesus. 
 
 
296 –O Espírito, antes de reencarnar, escolhe também as crenças ou cultos a que se 
deverá submeter nas experiências da vida? 
 
 -Todos os Espíritos, reencarnados no planeta, trazem consigo a idéia de Deus, 
identificando-se de modo geral nesse sagrado princípio. 
 
 Os cultos terrestres, porém, são exteriorizações desse princípio divino, dentro 
do mundo convencional, depreendendo-se daí que a Verdade é uma só, e que as seitas 
terrestres são materiais de experiências e de evolução, dependendo a preferência de 
cada um do estado de evolutivo em que se encontre no aprendizado da existência 
humana, e salientando-se que a escolha está sempre de pleno acordo com o seu 
estado íntimo, seja na viciosa tendência de repousar nas ilusões do culto externo, seja, 
pelo esforço sincero de evoluir, na pesquisa incessante da edificação divina. 
 
  
297 –Considerando que a convenção social confere aos sacerdotes das seitas cristãs 
certas prerrogativas na realização de determinados acontecimentos da vida, como 
interpretar as palavras de Mateus: - “Tudo o que ligardes na Terra, será ligado no 
Céu”, se os sacerdotes, tantas vezes, não se mostram dignos de falar no mundo em 
nome de Deus? 
 
 
 -Faz-se indispensável observar que as palavras do Cristo foram dirigidas aos 
apóstolos e que a missão de seus companheiros não era restrita ao ambiente das 
tribos de Israel, tendo a sua divina continuação além das próprias atividades 
terrestres. Até hoje, os discípulos diretos do Senhor têm a sua tarefa sagrada, em 
cooperação com o Mestre Divino, junto da Humanidade – a Israel mística dos seus 
ensinamentos. 
 
 Os méritos dos apóstolos de modo algum poderiam ser automaticamente 
transferidos aos sacerdotes degenerados pelos interesses políticos e financeiros de 
determinados grupos terrestres, depreendendo-se daí que a Igreja Romana, a que 
mais tem abusado desses conceitos, uma vez mais desviou o sentido da lição do 
Cristo. 
 
 Importa, porém lembrarmos neste particular a promessa de Jesus, de que 
estaria sempre entre aqueles que se reunisse sinceramente em seu nome. 
 
 Nessas circunstâncias, os discípulos leais devem manter-se em plano superior 
ao do convencionalismo terrestre, agindo com a própria consciência e com a melhor 
compreensão de responsabilidade, em todos os climas do mundo, porquanto, desse 



modo, desde que desenvolvam atuação no bem, pelo bem e para o bem, em nome do 
Senhor, terão seu atos evangélicos tocados pela luz sacrossanta das sanções divinas. 
 
 
298 – Considerando que as religiões incovam o Evangelho de Mateus para justificar a 
necessidade do batismo em suas características cerimoniais, como deverá proceder ao 
espiritista em face desse assunto? 
 
 -Os espiritistas sinceros, na sagrada missão de paternidade, devem 
compreender que o batismo, aludido no Evangelho, é o da invocação das bênçãos 
divinas para quantos a eles se reúnem no instituto santificado da família. 
 
 Longe de quaisquer cerimônias de natureza religiosa, que possam significar 
uma continuação dos fetichismos da Igreja Romana, que se aproveitou do símbolo 
evangélico para a chamada venda dos sacramentos, o espiritista deve entender o 
batismo como o apelo do seu coração ao Pai de Misericórdia, para que os seus esforços 
sejam santificados no trabalho de conduzir as almas a elas confiadas no instituto 
familiares, compreendendo, além do mais, que esse ato de amor e de compromisso 
divino deve ser continuado por toda a vida, na renúncia e no sacrifício, em favor da 
perfeita cristianização dos filhos, no apostolado do trabalho e da dedicação. 
 
 
299 – Qual o procedimento a ser adotado pelos espiritistas na consagração do 
casamento, sem ferir as convenções sociais, reflexas dos cultos religiosos? 
 
 -Os cultos religiosos, em sua feição dogmática, são igualmente transitórios, 
como todas as fórmulas do convencionalismo humano. 
 
 Que o espiritista sincero e cristão, assumido os seus compromissos conjugais 
perante as leis dos homens, busque honrar a sua promessa e a sua decisão, 
santificando o casamento com o rigoroso desempenho de todos os seus deveres 
evangélicos, ante os preceitos terrestres e ante a imutável lei divina que vibra em sua 
consciência cristianizada. 
 
 
300 –Como interpretar a missa no culto externo da Igreja Católica? 
 
 -Perante o coração sincero e fraternal dos crentes, a missa idealizada pela 
igreja de Roma deve ser um ato exterior, respeitável para nós outros, como qualquer 
cerimônia convencionalista do mundo, que exija a mútua consideração social no 
mecanismo de relações superficiais da Terra. 
 
 A Igreja de Roma pretende comemorar, com ela, o sacrifício do Mestre pela 
Humanidade; todavia, a cerimônia se efetua de conformidade com aposição social e 
financeira do crente. 
 
 Ocorrem, dessa maneira, as missas mais variadas, tais como a: “do galo”, a 
“nova”, a”particular”, a”pontifical”, a “das almas”, a “seca”, a “cantada”, a “chã”, a 
“campal”, etc., adstritas a um prontuário tão convencionalista e tão superficial, , que é 
de admirar a adaptação ao seu mistifório, por parte do sacerdote inteligente e afeito à 
sinceridade. 
 



 
301 –As aparições e os chamados milagres relacionados na história da origem das 
igrejas são fatos de natureza mediúnica? 
 
 -Todos esse acontecimentos, classificados no domínio do sobrenatural, foram 
fenômenos psíquicos sobre os quais se edificaram as igrejas conhecidas, fatos esses 
que o Espiritismo veio a catalogar e esclarecer, na sua divina missão de Consolador. 
 
 
302 – Como compreender a afirmativa de Jesus aos Judeus: - “Sois deuses?”. 
 
 -Em todo homem repousa a partícula da divindade do Criador, com a qual pode 
a criatura terrestre participar dos poderes sagrados da Criação. 
 
 O Espírito encarnado ainda não ponderou devidamente o conjunto de 
possibilidades divinas guardadas em suas mãos, dons sagrados tantas vezes 
convertidos em elementos de ruína e destruição. 
 
 Entretanto, os poucos que sabem crescer na sua divindade, pela exemplificação 
e pelo ensinamento, são cognominados na Terra santos e heróis, por afirmarem a sua 
condição espiritual, sendo justo que todas as criaturas procuram alcançar esses 
valores, desenvolvendo para o bem e para a luz, a sua natureza divina. 
 
 
303 –Qual o sentido do ensinamento evangélico: - “Todos os pecados ser-vos-ão 
perdoados, menos os que cometerdes conta o Espírito Santo?”. 
 
 
 -A aquisição do conhecimento espiritual, com a perfeita noção de nossos 
deveres, desperta em nosso íntimo a centelha do espírito divino, que se encontra no 
âmago de todas as criaturas. 
 
 Nesse instante, descerra-se à nossa visão profunda o santuário da luz de Deus, 
dentro de nós mesmos, consolidando e orientando as nossas mais legítimas noções de 
responsabilidade na vida. 
 
 Enquanto o homem se desvia ou fraqueja, distante dessa iluminação, seu erro 
justifica-se, de alguma sorte, pela ignorância ou pela cegueira. Todavia, a falta 
cometida com a plena consciência do dever, depois da bênção do conhecimento 
interior, guardada no coração e no raciocínio, essa significa o “pecado contra o Espírito 
Santo”, porque a alma humana estará, então, contra si mesma, repudiando as suas 
divinas possibilidades. 
 
 É lógico, portanto, que esses erros são os mais graves da vida, porque 
consistem no desprezo dos homens pela expressão de Deus, que habita neles. 
 
 
304 –Qual o espírito destas letras: - “Não cuideis que vim trazer paz à Terra; não vim 
trazer a paz, mas a espada”? 
 
 -Todos os símbolos do Evangelho, dado o meio em que desabrocharam, são, 
quase sempre, fortes e incisivos. 



 
 Jesus não vinha trazer ao mundo a palavra de contemporização com as 
fraquezas do homem, mas a centelha de luz para que a criatura humana se iluminasse 
para os planos divinos. 
 
 E a lição sublime do Cristo, ainda e sempre, pode ser conhecida como a 
“espada’ renovadora, com a qual deve o homem lutar consigo mesmo, extirpando os 
velhos inimigos do seu coração, sempre capitaneados pela ignorância e pela vaidade, 
pelo egoísmo e pelo orgulho”. 
 
 
305 –A afirmativa do Mestre: - “Porque eu vim pôr em dissensão o filho contra seu pai, 
a filha contra sua mãe e a nora contra sua sogra” – como deve ser compreendida em 
espírito e verdade? 
 
 -Ainda aqui, temos de considerar a feição antiga do hebraico, com a sua 
maneira vigorosa de expressão. 
  
 
 Seria absurdo admitir que o Senhor viesse estabelecer a perturbação no 
sagrado instituto da família humana, nas suas elevadas expressões afetivas, mas, sim, 
que os seus ensinamentos consoladores seriam o fermento divino das opiniões, 
estabelecendo os movimentos naturais das idéias renovadoras, fazendo luz no íntimo 
de cada um, pelo esforço próprio, para felicidade de todos os corações. 
 
 
306 – “E tudo o que pedirdes na oração, crendo o recebereis” – Esse preceito do 
Mestre tem aplicação igualmente, no que se refere aos bens materiais? 
 
  
 -O “seja feita a vossa vontade”, da oração comum, constitui nosso pedido geral 
a Deus, cuja Providência, através dos seus mensageiros, nos proverá o espírito ou a 
condição de vida do mais útil, conveniente e necessário ao nosso progresso espiritual, 
para a sabedoria e para o amor. 
 
 O que o homem não deve esquecer, em todos os sentidos e circunstâncias da 
vida, é a prece do trabalho e da dedicação, no santuário da existência de lutas 
purificadoras, porque Jesus abençoará as suas realizações de esforço sincero. 
 
  
307 –Por que disse Jesus que “o escândalo é necessário, mas aí daquele por quem o 
escândalo vier?”. 
 
 
 -Num pano de vida, onde quase todos se encontram pelo escândalo que 
praticaram no pretérito, é justo que o mesmo “escândalo” seja necessário, como 
elemento de expiação, de prova ou de aprendizado, porque aos homens falta ainda 
aquele “amor que cobre a multidão dos pecados”. 
 
 As palavras do ensinamento do Mestre ajustam-se, portanto, de maneira 
perfeita, à situação dos encarnados no mundo, sendo lastimáveis os que não vigiam, 



por se tornarem, desse modo, instrumentos de tentação nas suas quedas constantes, 
através dos longos caminhos. 
 
 
308 –As palavras de João: - “A luz brilha nas trevas e as trevas não a 
compreenderam”, tiveram aplicação somente quando da exemplificação do Cristo, há 
dois mil anos, ou essa aplicação é extensiva à nossa era? 
 
 -As palavras do apóstolo referiam-se à sua época; todavia, o simbolismo 
evangélico do seu enunciado estende-se aos tempos modernos, nos quais a lição do 
Senhor permanece incompreendida para a maioria dos corações, que persistem em 
não ver a luz, fugindo à verdade. 
 
  
309 –Em que sentido devemos interpretar as sentenças de João Batista: - “A quem 
pertence a esposa é o esposo; mas o amigo do esposo, que com ele está e ouve, 
muito se regozija por ouvir a voz do esposo. Pois este gozo eu agora experimento; é 
preciso que ele cresça e que eu diminua”? 
 
 -O esposo da Humanidade terrestre é Jesus-Cristo, o mesmo Cordeiro de Deus 
que arranca as almas humanas dos caminhos escusos da impenitência. 
 
 O amigo do esposo é o seu precursor, cuja expressão humana deveria 
desaparecer, a fim de que Jesus resplandecesse para o mundo inteiro, no seu 
Evangelho de Verdade e Vida. 
 
 
310 –A transfiguração do Senhor é também um  símbolo para a Humanidade? 
 
 -Todas as expressões do Evangelho possuem uma significação divina e, no 
Tabor, contemplamos a grande lição de que o homem deve viver a sua existência, no 
mundo, sabendo que pertence ao Céu, por sua sagrada origem, sendo indispensável, 
desse modo, que se desmaterialize, a todos os instantes, para que se desenvolva em 
amor e sabedoria, na sagrada exteriorização da virtude celeste, cujos germes lhe 
dormitam no coração. 
 
 
311-Qual o sentido da afirmativa do texto sagrado, acerca de Jesus: - “Não tendo 
Deus querido sacrifício, nem oblata, lhe formou um corpo?”. 

 
 
-Para Deus, o mundo não mais deveria persistir no velho costume de sacrificar 

nos altares materiais, em seu nome, razão por que enviou aos homens a palavra do 
Cristo, a fim de que a Humanidade aprendesse a sacrificar no altar do coração, na 
ascensão divina dos sentimentos para o seu amor. 

 
 

312 –Como interpretar a afirmativa de João: - “Três são os que fornecem testemunho 
no céu: o Pai, o Verbo e o Espírito Santo?”. 

 
-João referia-se ao Criador, a Jesus, que constituía para a Terra a sua mais 

perfeita personificação, e à legião dos Espíritos redimidos e santificados que cooperam 



com o Divino Mestre, desde os primeiros dias da organização terrestre, sob a 
misericórdia de Deus. 

 
 

313 –Como entender a bem-aventurança conferida por Jesus aos “pobres de espírito?”. 
 

-O ensinamento do Divino Mestre, referia-se às almas simples e singelas, 
despidas do “espírito de ambição e de egoísmo” que costumam triunfar nas lutas do 
mundo. 

 
Não costumais até hoje denominar os vitoriosos do século, nas questões 

puramente materiais, de “homens de espírito?” É por essa razão que, em se dirigindo à 
massa popular, aludia o Senhor aos corações despretensiosos e humildes; aptos a lhes 
seguirem o ensinamento; sem determinadas preocupações rasteiras da existência 
material. 

 
 
314 –Qual a maior lição que a Humanidade recebeu do Mestre, ao lavrar ele os pés dos 
seus discípulos? 

 
 
-Entregando-se a esse ato, queria o Divino Mestre testemunhar Pás criaturas 

humanas a suprema lição da humildade, demonstrando, ainda uma vez, que, na 
coletividade cristã, o maior para Deus seria sempre aquele que se fizesse o menor de 
todos. 

 
 

315 –Por que razão Jesus, ao lavar os pés dos discípulos, cingiu-se com uma toalha? 
 
-O Cristo, que não desdenhou a energia fraternal na eliminação dos erros da 

criatura humana, afirmando-se como o Filho de Deus nos divinos fundamentos da 
Verdade, quis proceder desse modo para revelar-se o escravo pelo amor à 
Humanidade, à qual vinha trazer a luz da vida, na abnegação e no sacrifício supremos. 

 
 

316 –Aceitando Jesus o auxílio de Simão, o cireneu, desejava deixar um novo 
ensinamento às criaturas? 

 
-Essa passagem evangélica encerra o ensinamento do Cristo, concernente à 

necessidade de cooperação fraternal entre os homens, em todos os trâmites da vida. 
 
 

317 –A ressurreição de Lázaro, operada pelo Mestre, tem um sentido oculto, como 
lição à Humanidade? 
 

-O episódio de Lázaro era um selo divino identificando a passagem do Senhor, 
mas também foi o símbolo sagrado da ação do Cristo sobre o homem, testemunhando 
que o seu amor arrancava a Humanidade do seu sepulcro de misérias, Humanidade da 
qual tem o Senhor dado o sacrifício de suas lágrimas, ressuscitando-a para o sol da 
vida eterna, nas sagradas lições do seu Evangelho de amor e de redenção. 

 



 
318 –Poderemos receber um ensinamento sobre a eucaristia, dado o costume 
tradicional da Igreja Romana, que recorda a ceia dos discípulos com o vinho e a 
hóstia? 

 
-A verdadeira eucaristia evangélica não é a do pão e do vinho materiais, como 

pretende a igreja de Roma, mas, a identificação legítima e total do discípulo com 
Jesus, de cujo ensino de amor e sabedoria deve haurir a essência profunda, para 
iluminação dos seus sentimentos e do seu raciocínio, através de todos os caminhos da 
vida. 

 
 

319 –Quem terá recebido maior soma de misericórdia n a justiça divina: - Judas, o 
discípulo infiel, mas iludido e arrependido, ou o sacerdote maldoso e indiferente, que o 
induziu à defecção? 

 
-Quem há recebido mais misericórdia, por mais necessitado e indigente, é o 

mau sacerdote de todos os tempos, que, longe de confundir a lição do Cristo uma só 
vez, vem praticando a defecção espiritual para com o Divino Mestre, desde muitos 
séculos. 

 
 

320 –Que ensinamentos nos oferece a negação de Pedro? 
 
-A negação de Pedro serve para significar a fragilidade das almas humanas, 

perdidas na invigilância e na despreocupação da realidade espiritual, deixando-se 
conduzir, indiferentemente, aos torvelinhos mais tenebrosos do sofrimento, sem 
cogitarem de um esforço legítimo e sincero, na definitiva edificação de si mesmas. 

 
 

321 –Qual a edição dos Evangelhos que melhor traduz a fonte original? 
 
-A grafia original dos Evangelhos já representa em si mesma, a própria 

tradução do ensino de Jesus, considerando-se que essa tarefa foi delegada aos seus 
apóstolos. 

 
Sendo razoável estimarmos, em todas as circunstâncias, os esforços sinceros, 

seja qual for o meio onde se desdobram, apenas consideramos que, em todas as 
traduções dos ensinamentos do Mestre Divino, se torna imprescindível separar da letra 
o espírito. 

 
Poderia objetar que a letra deveria ser simples e clara. 
 
Convenhamos que sim, mas importa observar que os Evangelhos são o roteiro 

das almas, e é com a visão espiritual que devem ser lidos; pois, constituindo a cátedra 
de Jesus, o discípulo que deles se aproximar com a intenção sincera de aprender 
encontra, sob todos os símbolos da letra, a palavra persuasiva e doce, simples e 
enérgica, da inspiração do seu Mestre imortal. 

 
Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 

Digitado por: Lúcia Aydir. 

 



 

III 
 
 

AMOR 
 

Emmanuel 
 

UNIÃO 
 
322 – Há uma gradação do amor, no sei das manifestações da natureza visível e 
invisível? 
 
 -Sem dúvida, essa gradação existiu em todos os tempos, como gradativa é a 
posição de todos os seres na escala infinita do progresso. 
 
 O amor é a lei própria da vida e, sob o seu domínio sagrado, todas as criaturas 
e todas as coisas se reúnem ao Criador, dentro do plano grandioso da unidade 
universal. 
 
 Desde as manifestações mais humildes dos reinos inferiores da Natureza, 
observamos a exteriorização do amor em sua feição divina. Na poeira cósmica, 
sínteses da vida, têm as atrações magnéticas profundas; nos corpos simples, vemos as 
chamadas “precipitações” da química; nos reinos mineral e vegetal verificamos o 
problema das combinações indispensáveis. Nas expressões da vida animal; 
observamos o amor em todo, em gradações infinitas, da violência à ternura, nas 
manifestações do irracional. 
 
 No caminho dos homens é ainda o amor que preside a todas as atividades da 
existência em família e em sociedade. 
 
 Reconhecida a sua luz divina em todos os ambientes, observaremos a  união 
dos seres como um ponto sagrado, de referência dessa lei única que dirige o Universo. 
 
 Das expressões de sexualidade, o amor caminha para o supersexualismo, 
marchando sempre para as sublimadas emoções da espiritualidade pura, pela renúncia 
e pelo trabalho santificantes, até alcançar o amor divino, atributo dos seres angelicais, 
que se edificaram para a união com Deus, na execução de seus sagrados desígnios do 
Universo. 
 
 
323 –Será uma verdade a teoria das almas gêmeas? 
 
 -No sagrado mistério da vida, cada coração possui no Infinito a alma gêmea da 
sua, companheira divina para a viagem à gloriosa imortalidade. 
 
 Criadas umas para as outras, as almas gêmeas se buscam, sempre que 
separadas. A união perene é-lhes a aspiração suprema e indefinível. Milhares de seres, 



se transviados no crime ou na inconsciência, experimentaram a separação das almas 
que os sustentam, como a provação mais ríspida e dolorosa, e, no drama das 
existências mais obscuras, vemos sempre a atração eterna das almas que se amam 
mais intimamente, envolvendo umas para as outras num turbilhão de ansiedades 
angustiosas; atração que é superior a todas as expressões convencionais da vida 
terrestre. Quando se encontram no acervo real para os seus corações – a da ventura 
de sua união pela qual não trocariam todos os impérios do mundo, e a única amargura 
que lhes empana a alegria é a perspectiva de uma nova separação pela morte, 
perspectiva essa que a luz da Nova Revelação veio dissipar, descerrando para todos os 
espíritos, amantes do bem e da verdade, os horizontes eternos da vida. 
 
 
324 –Existe nos textos sagrados algum elemento de comprovação para a teoria das 
almas gêmeas? 
 
 -Somos dos primeiros a reconhecer que em todos os textos necessitamos 
separar o espírito da letra; contudo, é justo lembrar que nas primeiras páginas do 
Antigo Testamento, base da Revelação Divina, está registrada: “e Deus considerou que 
o homem não devia ficar só”. 
 
  
325 –A atração das almas gêmeas é traço característico de todos os planos de luta na 
Terra? 
 
 -O Universo é o plano infinito que o pensamento divino povoou de ilimitadas e 
intraduzíveis belezas. 
 
 Para todos nós, o primeiro instante da criação do ser está mergulhado num 
suave mistério, assim como também a atração profunda e inexplicável que arrasta 
uma alma para outra, no instituto dos trabalhos, das experiências e das provas, no 
caminho infinito do Tempo. 
 
 A ligação das almas gêmeas repousa, para o nosso conhecimento relativo, nos 
desígnios divinos, insondáveis na sua sagrada origem, constituindo a fonte vital do 
interesse das criaturas para as edificações da vida. 
 
 Separadas ou unidas nas experiências do mundo, as almas irmãs caminham, 
ansiosas, pela união e pela harmonia supremas, até que se integrem, no plano 
espiritual, onde se reúnem para sempre na mais sublime expressão de amor divino, 
finalidades profundas de todas as cogitações do ser, no Dédalo do destino. 
 
 
326 –A união das almas gêmeas pode constituir restrição ao amor universal? 
 
 O amor das almas gêmeas não pode efetuar semelhante restrição, porquanto, 
atingida a culminância evolutiva, todas as expressões afetivas se irmanam na 
conquista do amor divino. O amor das almas gêmeas, em suma, é aquele que o 
Espírito, um dia, sentirá pela Humanidade inteira. 
 
 
327 –Se todos os seres possuem a sua alma gêmea, qual a alma gêmea de Jesus-
Cristo? 
 



 -Não julguemos acertado trazer a figura do Cristo para condiciona-la aos meios 
humanos, num paralelismo injustificável, porquanto em Jesus temos de observar a 
finalidade sagrada dos gloriosos destinos do espírito. 
 
 N’Ele cessou os processos, sendo indispensável reconhecer na sua luz as 
realizações que nos compete atingir. 
 
 Representando para nós outros a síntese do amor divino, somos compelidos a 
considerar que de sua culminância espiritual enlaçou no seu coração magnânimo, com 
a mesma dedicação, a Humanidade inteira, depois de realizar o amor supremo. 
 
 
328 –Perante a teoria das almas gêmeas, como esclarecer a situação dos viúvos que 
procuram, novas uniões matrimoniais, alegando a felicidade encontrada no lar 
primitivo? 
 
 -Não devemos esquecer que a Terra ainda é uma escola de lutas regeneradoras 
ou expiatórias, onde o homem pode consorciar-se várias vezes, sem que a sua união 
matrimonial se efetue com a alma gêmea da sua, muitas vezes distante da esfera 
material. 
 
 A criatura transviada, até que se espiritualize para a compreensão desses laços 
sublimes, está submetida, no mapa de suas provações, a tais experiências, por vezes 
pesadas e dolorosas. 
 
 A situação de inquietude e subversão de valores na alma humana justifica essa 
provação terrestre, caracterizada pela distância dos Espíritos amados, que se 
encontram num plano de compreensão superior, os quais, longe de desdenharem as 
boas experiências dos companheiros de seus afetos, buscam facultar-lhes com a 
máxima dedicação, de modo a facilitar o seu avanço direto às mais elevadas 
conquistas espirituais. 
 
 
329 –Os Espíritos evolutivos, pelo fato de deixarem algum amado na Terra, ficam 
ligados ao planeta pelos laços da saudade? 
 
 -Os espíritos superiores não ficam propriamente ligados ao orbe terreno, mas 
não perdem o interesse afetivo pelos seres amados que deixaram no mundo, pelos 
quais trabalham com ardor, impulsionando-os na estrada das lautas redentoras, em 
busca das culminâncias da perfeição. 
 
 A saudade, nessas almas santificadas e puras, é muito mais sublime e mais 
forte, por nascer de uma sensibilidade superior, salientando-se que, convertida num 
interesse divino, opera as grandes abnegações do Céu, que seguem os passos 
vacilantes do Espírito encarnado, através de sua peregrinação expiatória ou redentora 
na face da Terra. 
 
330 –Somente pela prece a alma encarnada pode auxiliar um Espírito bem-amado que 
a antecedeu na jornada do túmulo? 
 
 -A oração coopera eficazmente em favor do que partiu, muitas vezes com o 
espírito emaranhado na rede das ilusões da existência material. Todavia, o coração 
amigo que ficou aí no mundo, pela vibração silenciosa e pelo desejo perseverante de 



ser útil ao companheiro que o precedeu na sepultura, para os movimentos da vida, nos 
momentos de repouso do corpo, em que a alma evoluída pode gozar de relativa 
liberdade, pode encontrar o Espírito sofredor ou errante do amigo desencarnado, 
despertar-lhe à vontade no cumprimento do dever, bem como orienta-lo sobre a sua 
realidade nova, sem que a sua memória corporal registre o acontecimento na vigília 
comum. 
 
 Daí nasce à afirmativa de que somente o amor pode atravessar o abismo da 
morte. 
 
331 – Como devemos interpretar a sentença – “Há eunucos que se castraram a si 
mesmos, por causa do reino dos céus”? 
 
 -Almas existem que, para obterem as sagradas realizações de Deus em si 
próprias, entrega-se a labores de renúncia, em existência de santificada abnegação. 
 
 Nesse mister, é comum abdicarem transitoriamente as ligações humanas, de 
modo a acrisolarem os sés afetos e sentimentos em vidas de ascetismo e de longas 
disciplinas materiais. 
 
 Quase sempre, os que na Terra se fazem eunucos para os reinos do céu, agem 
de acordo com os dispositivos sagrados de missões redentoras, nas quais, pelo 
sacrifício e pela dedicação, se redimem entes amados ou a alma gêmea da sua, 
exilados nos caminhos expiatórios. Numerosos Espíritos recebem de Jesus permissão 
para esse gênero de esforços santificantes, porquanto, nessa tarefa, os que se fazem 
eunucos, pelos reinos do céu, precipitam os processos de redenção do ser ou dos seres 
amados, submersos nas provas e, simultaneamente, pela sua condição de envolvidos, 
podem ser mais facilmente transformados, na Terra, em instrumentos da verdade e do 
bem, redundando o seu trabalho em benefícios inestimáveis para os entes queridos, 
para a coletividade e para si próprios. 
 

 
Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 

Digitado por: Lúcia Aydir. 
 
 
 
 

PERDÃO 
 

Emmanuel 
 

332 – Perdoar e não perdoar significa absolver e condenar? 
 
 -Nas mais expressivas lições de Jesus, não existem, propriamente as 
condenações implícitas ao sofrimento eterno, como quiseram os inventores de um 
inferno mitológico. 
 
 Os ensinos evangélicos referem-se ao perdão ou à sua ausência. 
 
 Que se faz ao mal devedor a quem já se tolerou muitas vezes? Não havendo 
mais solução para as dívidas que se multiplicam, esse homem é obrigado a pagar. 
 



 É que se verifica com as almas humanas, cujos débitos, no tribunal da justiça 
divina, são resgatados nas reencarnações, de cujo círculo vicioso poderão afastar-se, 
cedo ou tarde, pelo esforço no trabalho e boa-vontade no pagamento. 
 
 
333 –Na lei divina, há perdão sem arrependimento? 
 
 -A lei divina é uma só, isto é, a do amor que abrange todas as coisas e todas as 
criaturas do Universo ilimitado. 
 
 A concessão paternal de Deus, no que se refere à reencarnação para a sagrada 
oportunidade de uma nova experiência, já significa, em si, o perdão ou a 
magnanimidade da Lei. Todavia, essa oportunidade só é concedida quando o Espírito 
deseja regenerar-se e renovar seus valores íntimos pelo esforço nos trabalhos 
santificantes. 
 
 Eis por que a boa-vontade de cada um é sempre o arrependimento que a 
Providência Divina aproveita em favor do aperfeiçoamento individual e coletivo, na 
marcha dos seres para as culminâncias da evolução espiritual. 
 
 
334 –Antes de perdoarmos a alguém, é conveniente o esclarecimento do erro? 
 
 -Quem perdoa sinceramente, fá-lo sem condições e olvida a falta no mais 
íntimo do coração; todavia, a boa palavra é sempre útil e a ponderação fraterna é 
sempre um elemento de luz, clarificando o caminho das almas. 
 
335 –Quando alguém perdoa, deverá mostrar a superioridade de seus sentimentos 
para que o culpado seja levado a arrepender-se da falta cometida? 
 
 -O perdão sincero é filho espontâneo do amor e, como tal, não exige 
reconhecimento de qualquer natureza. 
 
 
336 –O culpado arrependido pode receber da justiça divina o direito de não passar por 
determinadas provas? 
 
 -A oportunidade de resgatar a culpa já constitui em sai mesma, um ato de 
misericórdia divina, e, daí, o considerarmos o trabalho e o esforço próprio como a luz 
maravilhosa da vida. 
 
 Entendendo, todavia, a questão à generalidade das provas; devemos concluir 
ainda, com o ensinamento de Jesus, que “o amor cobre a multidão dos pecados”, 
traçando a linha reta da vida para as criaturas e representando a única força que anula 
as exigências da lei de talião, dentro do Universo infinito. 
 
337 – “Concilia-te depressa com o teu adversário” – Essa é a palavra do Evangelho, 
mas se o adversário não estiver de acordo como bom desejo de fraternidade, como 
efetuar semelhante conciliação? 
 
 -Cumpra cada qual o seu dever evangélico, buscando o adversário para a 
reconciliação precisa, olvidando a ofensa recebida. Perseverando a atitude rancorosa 
daquele, seja a questão esquecida pela fraternidade sincera, porque o propósito de 



represália, em si mesmo, já constitui numa chaga viva para quanto o conservam no 
coração. 
 
338 –Por que teria Jesus aconselhado perdoar “setenta vezes sete?”. 
 
 -A Terra é um plano de experiências e resgates por vezes bastante penosos, e 
aquele que se sinta ofendido por alguém, não deve esquecer que ele próprio pode 
também errar setenta vezes sete. 
 
  
339 –Em se falando de perdão, poderemos ser esclarecidos quanto à natureza do ódio? 
 
 -O ódio pode traduzir-se nas chamadas aversões instintivas, dentro das quais 
há muito de animalidade, que cada homem alijará de si, com os valores da auto-
educação, a fim de que o seu entendimento seja elevado a uma condição superior. 
 
 Todavia, na maior parte das vezes, o ódio é o gérmem do amor que foi 
sufocado e desvirtuado por um coração sem Evangelho. As grandes expressões 
afetivas convertidas nas paixões desorientadas, sem compreensão legítima do amor 
sublime, incendeiam-se no íntimo, por vezes, no instante das tempestades morais da 
vida, deixando atrás de si as expressões amargas do ódio, como carvões que 
enegrecem a alma. 
 
 Só a evangelização do homem espiritual poderá conduzir as criaturas a um 
plano superior de compreensão, de modo a que jamais as energias afetivas se 
convertam em forças destruidoras do coração. 
 
 
340 –Perdão e esquecimento devem significar a mesma coisa? 
 
 -Para a convenção do mundo, o perdão significa renunciar à vingança, sem que 
o ofendido precise olvidar plenamente a falta do seu irmão; entretanto, para o espírito 
evangelizado, perdão e esquecimento devem caminhar juntos, embora prevaleça para 
todos os instantes da existência a necessidade de oração e vigilância. 
 
 Aliás, a própria lei da reencarnação nos ensina que só o esquecimento do 
passado pode preparar a alvorada da redenção. 
 
  
341 –Os Espíritos de nossa convivência, na Terra, e que partem para o Além, sem 
experimentar a luz do perdão, podem sofrer com as nossas opiniões acusatórias, 
relativamente aos atos de sua vida? 
 
 
 -A entidade desencarnada, muito sofre com o juízo ingrato ou precipitado que, 
a seu respeito, se formula no mundo. 
 
 Imaginai-vos recebendo o julgamento de um irmão de humanidade e avaliai 
como desejaríeis a lembrança daquilo que possuís de bom, a fim de que o mal não 
prevaleça em vossa estrada, sufocando-vos as melhores esperanças de regeneração. 
 
 Em lembrando aquele que vos precedeu no túmulo, tende compaixão dos que 
erraram e sedes fraternos. 



 
 Rememorar o bem é dar vida à felicidade. Esquecer o erro é exterminar o mal. 
Além de tudo, não devemos esquecer de que seremos julgados pela mesma medida 
com que julgarmos. 
 

Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 
Digitado por: Lúcia Aydir. 

 
 

 
 

  
FRATERNIDADE 
  

Emmanuel 
 

342 –A resposta de Jesus aos seus discípulos – “Quem é minha mãe e quem são os 
meus irmãos”, é um incitamento à edificação da fraternidade universal? 
 
  
 -O Senhor referia-se à precariedade dos laços de sangue, estabelecendo a 
fórmula do amor, a qual não deve estar circunscrita ao ambiente particular, mas ligada 
ao ambiente universal, em cujas estradas deveremos observar e ajudar, 
fraternalmente, a todos os necessitados, desde os aparentemente mais felizes, aos 
mais desvalidos da sorte. 
 
 
343 –Nas leis da fraternidade, como reconhecer na Terra, o Espírito em missão? 
 
 -Precisamos considerar que o Espírito em missão experimenta, igualmente; as 
suas provas no trabalho a realizar, com a diferença de permanecer menos acessível ao 
efeito dos sofrimentos humanos, pela condição de superioridade espiritual. 
 
 Podereis, todavia, identificar a missão da alma pelos atos e palavras, na 
exemplificação e no ensino da tarefa que foi chamada a cumprir, porque um emissário 
de amor deixa em todos os seus passos o luminoso selo do bem. 
 
  
344 –O “amar ao próximo” deve ser levado até mesmo à sujeição, às ousadias e 
brutalidades das criaturas menos educadas na lição evangélica, sendo que o ofendido 
deve tolera-lo humildemente, sem o direito de esclarece-las, relativamente aos seus 
erros? 
 
 
 -O amor ao próximo inclui o esclarecimento fraterno, a todo tempo em que se 
faça útil e necessário. A sujeição passiva ao atrevimento ou à grosseria pode dilatar os 
processos da força e da agressividade; mas, ao receber as suas manifestações, saiba o 
crente pulveriza-las com o máximo de serenidade e bom senso, a fim de que sejam 
exterminada em sua fonte de origem, sem possibilidades de renovação. 
 
 Esclarecer é também amar. 
 



 Toda a questão reside em bem sabermos explicar, sem expressões de 
personalismo prejudicial, ainda que com a maior contribuição de energia, para que o 
erro ou o desvio do bem não prevaleça. 
 
 Quanto aos processos de esclarecimentos, devem eles dispensar, em qualquer 
tempo e situação, o concurso da força física, sendo justo que demonstrem as nuanças 
de energia, requeridas pelas circunstâncias, variando, desse modo, de conformidade 
com os acontecimentos e com fundamento invariável no bem geral. 
 
 
345 –O preceito evangélico – “se alguém te bater numa face, apresenta-lhe a outra” – 
deve ser observado pelo cristão, mesmo quando seja vítima de agressão corporal não 
provocada? 
 
 -O homem terrestre, com as suas taras seculares, tem inventado numerosos 
recursos humanos para justificar a chamada “legítima defesa”, mas a realidade é que 
toda a defesa da criatura está em Deus. 
 
 Somos de parecer que, agindo o homem com a chave da fraternidade cristã, 
pode-se extinguir o fermento da agressão, com a luz do bem e da serenidade moral. 
 
 Acreditando, contudo, no fracasso de todas as tentativas pacificas, o cristão 
sincero, na sua feição individual, nunca deverá cair ao nível do agressor, sabendo 
estabelecer, em todas as circunstâncias, a diferença entre os seus valores morais e os 
instintos animalizados da violência física. 
 
 
346 –Nas lutas da vida, como levar a fraternidade evangélica àqueles que mais 
estimamos, se, por vezes, nosso esforço pode ser mal interpretado, conduzindo-nos a 
situações mais penosas? 
 
 -De conformidade com os desígnios evangélicos, compete-nos esclarecer os 
nossos semelhantes com amor fraternais, em todas as circunstâncias desagradáveis da 
existência, como desejaríamos ser assistidos, irmãemente, em situação idêntica dos 
que se encontram sem tranqüilidade; mas, se o atrito dos instintos animalizados 
prevalece naqueles a quem mais desejamos serenidade e paz, convém deixar-lhes as 
energias, depois de nossos esforços supremos em trabalho de purificação, na violência 
que escolheram, até que possam experimentar a serenidade mental imprescindível 
para se beneficiarem com as manifestações afetuosas do amor e da verdade. 
 
 
347 –A Terra é escola de fraternidade, ou penitenciária de regeneração? 
 
 -A Terra deve ser considerada escola de fraternidade para o aperfeiçoamento e 
regeneração dos Espíritos encarnados. 
 
 As almas que ai se encontram em tarefas purificadoras, muitas vezes colimam o 
resgate de dívidas assaz penosas. Daí o motivo de a maioria encontrar sabor amargo 
nos trabalhos do mundo, que se lhes afigura rude penitenciária, cheia de gemidos e de 
aflições. 
 
 A verdade incontestável é que os aspectos divinos da Natureza serão sempre 
magníficos e luminosos; porém, cada espírito os verá pelo prisma do seu coração. Mas, 



na dor como na alegria, no trabalho feliz como na experiência escabrosa, todas as 
criaturas deverão considerar a reencarnação um processo de sublime aprendizado 
fraternal, concedido por Deus aos seus filhos, no caminho do progresso e da redenção. 
 
  
348 –Onde a causa da indiferença dos homens pela fraternidade sincera, observando-
se que há geralmente em todos grandes entusiasmos pela hegemonia material de seus 
grupos, suas cidades, clubes e agremiações onde se verifique a evidência pessoal? 
 
 -É que as criaturas, de um modo geral, ainda têm muito da tribo, encontrando-
se encarcerados nos instintos propriamente humanos, na luta das posições e das 
aquisições, dentro de um egoísmo quase feroz, como se guardassem consigo, 
indefinidamente, as heranças da vida animal. Todavia; é preciso recordar que, após a 
eclosão desses entusiasmos, há sempre o gosto amargo da inutilidade no íntimo dos 
espíritos desiludidos da precária hegemonia do mundo, instante esse em que a alma 
experimenta a dilatação de suas tendências profundas para o “mais alto”. Nessa hora, 
a fraternidade conquista uma nova expressão no íntimo da criatura, a fim de que o 
Espírito possa alçar o grande vôo para os mais gloriosos destinos. 
 
 
349 –Fraternidade e igualdade podem, na Terra, merecer um só conceito? 
 
 -Já observamos que o conceito igualitário absoluto é impossível no mundo, 
dada a heterogeneidade das tendências, sentimentos e posições evolutivas no círculo 
da individualidade. A fraternidade, porém, é a lei da assistência mútua e da 
solidariedade comum, sem a qual todo progresso, no planeta, seria praticamente 
impossível. 
 
 
350 –Pode a fraternidade manifestar-se sem a abnegação? 
 
 -Fraternidade pode traduzir-se por cooperação sincera e legítima, em todos os 
trabalhos da vida, e, em toda cooperação verdadeira, o personalismo não pode 
subsistir, salientando-se que quem coopera cede sempre alguma coisa de si mesmo, 
dando o testemunho de abnegação, sem a qual a fraternidade não se manifestaria no 
mundo, de modo algum. 
 
351 –Como entender o “amor a nós mesmos”, segundo a fórmula do Evangelho? 
 
 -O amor a nós mesmos deve ser interpretado como a necessidade de oração e 
de vigilância, que todos os homens são obrigados a observar. 
 
 Amar a nós mesmos não será a vulgarização de uma nova teoria de auto-
adoração. Para nós outros, a egolatria já teve o seu fim, porque o nosso problema é de 
iluminação íntima, na marcha para Deus. Esse amor, portanto, deve traduzir-se em 
esforço próprio, em auto-educação, em observação do dever, em obediência às leis de 
realização e de trabalho, em perseverança na fé, em desejo sincero de aprender com o 
único Mestre, que é Jesus-Cristo. 
 
 Quem se ilumina, cumpre a missão da luz sobre a Terra. E a luz não necessita 
de outros processos para revelar a verdade, senão o de irradiar espontaneamente o 
tesouro de si mesma. 
 



 Necessitamos encarar essa nova fórmula de amor a nós mesmos, conscientes 
de que todo bem conseguido por nós, em proveito do próximo, não é senão o bem de 
nossa própria alma, em virtude da realidade de uma só lei, que é a do amor, e um só 
dispensador dos bens, que é Deus. 
 
 

Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 
Digitado por: Lúcia Aydir. 

 
 

 
IV 

 
ESPIRITISMO 

 
Emmanuel 

 

FÉ 
 
352 – Devemos reconhecer no Espiritismo o Cristianismo Redivivo? 
 
 -O Espiritismo evangélico é o Consolador prometido por Jesus, que, pela voz 
dos seres redimidos, espalham as luzes divinas por toda a Terra, restabelecendo a 
verdade e levantando o véu que cobre os ensinamentos na sua feição de Cristianismo 
redivivo, a fim de que os homens despertem para a era grandiosa da compreensão 
espiritual com o Cristo. 
 
 
353 –O espiritismo veio ao mundo para substituir as outras crenças? 
 
 -O Consolador, como Jesus, terá de afirmar igualmente: - “Eu não vim destruir 
a Lei”. 
 
 O Espiritismo não pode guardar a pretensão de exterminar as outras crenças, 
parcelas da verdade que a sua doutrina representa, mas, sim, trabalhar para 
transforma-las, elevando-lhes as concepções antigas para o clarão da verdade 
imoralista. 
 A missão do Consolador tem que se verificar junto das almas e não ao lado das 
gloriolas efêmeras dos triunfos materiais. Esclarecendo o erro religioso, onde quer que 
se encontre, e revelando a verdadeira luz, pelos atos e pelos ensinamentos, o 
espiritista sincero, enriquecendo os valores da fé, representa o operário da 
regeneração do Templo do Senhor, onde os homens se agrupam em vários 
departamentos, ante altares diversos, mas onde existe um só Mestre, que é Jesus-
Cristo. 
 
354 –Poder-se-á definir o que é ter fé? 
 



 -Ter fé é guardar no coração a luminosa certeza em Deus, certeza que 
ultrapassou o âmbito da crença religiosa, fazendo o coração repousar numa energia 
constante de realização divina da personalidade. 
 
 Conseguir a fé é alcançar a possibilidade de não mais dizer “eu creio”, mas 
afirmar “eu sei”, com todos os valores da razão tocados pela luz do sentimento. Essa 
fé não pode estagnar em nenhuma circunstância da vida e sabe trabalhar sempre, 
intensificando a amplitude de sua iluminação, pela dor ou pela responsabilidade, pelo 
esforço e pelo dever cumprido. 
 
 Traduzindo a certeza na assistência de Deus, ela exprime a confiança que sabe 
enfrentar todas as lutas e problemas, com a luz divina no coração, e significa a 
humildade redentora que edifica no íntimo do espírito a disposição sincera do discípulo, 
relativamente ao “faça-se no escravo a vontade do Senhor”. 
 
 
355 –Será fé acreditar sem raciocínio? 
 
 -Acreditar é uma expressão de crença, dentro da qual os legítimos valores da fé 
em si mesma. Admitir as afirmativas mais estranhas, sem um exame minucioso, é 
caminhar para o desfiladeiro do absurdo, onde os fantasmas dogmáticos conduzem as 
criaturas a todos os despautérios. Mas também interferir nos problemas essenciais da 
vida, sem que a razão esteja iluminada pelo sentimento, é buscar o mesmo declive 
onde os fantasmas impiedosos da negação conduzem as almas a muitos crimes. 
  
 
356 –A dúvida racionada, no coração sincero, é uma base para a fé? 
  
 -Toda dúvida que se manifesta na alma cheia de boa-vontade, que não se 
precipita em definições apriorísticas dentro de sua sinceridade, ou que não busca a 
malícia para contribuir em suas cogitações, é um elemento benéfico para a alma, na 
marcha da inteligência e do coração rumo à luz sublimada da fé. 
 
 
357 –É justa a preocupação dominante em muitos estudiosos do Espiritismo, pelas 
revelações do plano superior, a título de enriquecimento da fé? 
 
 -Toda curiosidade sadia é natural. O homem, no entanto, deve compreender 
que a solução desses problemas lhe chegará naturalmente, depois de resolvida a sua 
situação de devedor ante os seus semelhantes, fazendo-se, então, credor das 
revelações divinas. 
 
 
358 –Para os Espíritos desencarnados, que já adquiriram muitos valores em matéria de 
fé, qual o melhor bem da vida humana? 
 
 -A vida humana, nas suas características de trabalho pela redenção espiritual, 
apresenta muitos bens preciosos aos nossos olhos, na sequência das lutas, esforços e 
sacrifícios de cada espírito. Para nós outros, porém, o tesouro maior da existência 
terrestre reside na consciência reta e pura, iluminada pela fé e edificada no 
cumprimento de todos os deveres mais elevados. 
 
 



359 –Nas cogitações da fé, o Espírito encarnado deve restringir suas divagações ao 
limite necessário às suas experiências na Terra? 
 
 -Pelo menos, é justo que somente cogite das expressões transcendentes ao seu 
meio, depois de realizar todo o esforço de iluminação que o mundo lhe pode 
proporcionar nos seus processos de depuração e aperfeiçoamento. 
 
 
360 –Qual deve ser a ação do espiritista em face dos dogmas religiosos? 
 
 -Os novos discípulos do Evangelho devem compreender que os dogmas 
passaram. E as religiões literalistas, que os construíram, sempre o fizeram 
simplesmente em obediência a disposições políticas, no governo das massas. 
 
 Dentro das novas expressões evolutivas, porém, os espiritistas devem evitar as 
expressões dogmáticas, compreendendo que a Doutrina é progressiva, esquivando-se 
a qualquer pretensão de infalibilidade, em face da grandeza inultrapassável do 
Evangelho. 
 
  
361 –Na propaganda da fé, é justo que os espíritas ou os médiuns estejam 
preocupados em converter aos princípios da Doutrina os homens de posição destacada 
no mundo, como os juízes, os médicos, os professores, os literatos, os políticos, etc.? 
 
 -Os espiritistas cristãos devem pensar muito na iluminação de si mesmos, antes 
de qualquer prurido, no intuito de converter os outros. 
 
 E, ao tratar-se dos homens destacados no convencionalismo terrestre, esse 
cuidado deve ser ainda maior, porquanto há no mundo um conceito soberano de 
“força” para todas as criaturas que se encontram nos embates espirituais para a 
obtenção dos títulos de progresso. Essa “força” viverá entre os homens até que as 
almas humanas se compenetrem da necessidade do reino de Jesus em seu coração, 
trabalhando por sua realização plena. Os homens do poder temporal, com exceções, 
muitas vezes aceitam somente os postulados que a “força” sanciona ou os princípios 
com que a mesma concorda. Enceguecidos temporariamente pelos véus da vaidade e 
da fantasia, que a “força” lhes proporciona, faz-se mister deixa-los em liberdade nas 
suas experiências. Dia virá em que brilharão na Terra os eternos direitos da verdade e 
do bem, anulando essa “força” transitória. Ainda aqui, tendes o exemplo do Divino 
Mestre para todos os tempos, não teve a preocupação de converter ao Evangelho os 
Pilatos e os Ãntipas do seu tempo. 
 
 Além do mais, o Espiritismo, na sua feição de Cristianismo redivivo, não deve 
nutrir a pretensão de disputar um lugar no banquete dos Estados do mundo, quando 
sabe muito bem que a sua missão divina há de cumprir-se junto das almas, nos 
legítimos fundamentos do Reino de Jesus. 
 

Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 
Digitado por: Lúcia Aydir. 

 
 

  

 



PROSÉLITOS 
 

Emmanuel 
 

  
362 –Poderemos receber um novo ensino sobre os deveres que competem aos 
espiritistas? 
 
 -Não devemos especificar os deveres do espiritista cristão, porque palavra 
alguma poderá superar a exemplificação do Cristo, que todo discípulo deve tomar 
como roteiro da sua vida. 
 
 Que o espiritista, nas suas atividades comuns, dispense o máximo de 
indulgência para com os seus semelhantes, sem nenhuma para consigo mesmo, 
porque antes de cogitar da iluminação dos outros, deverá buscar a iluminação de si 
mesmo, no cumprimento de suas obrigações. 
 
 
363 –Como se justifica a existência de certas lutas antifraternas dentro dos grupos 
espiritistas? 
 
 -OS agrupamentos espiritistas necessitam entender que o seu aparelhamento 
não pode ser análogo ao das associações propriamente humanas. 
 
 Um grêmio espírita-cristão deve ter, mais que tudo, a característica familiar, 
onde o amor e a simplicidade figurem na manifestação de todos os sentimentos. 
 
 Em uma entidade doutrinária, quando surgem as dissensões e lutas internas, 
revelando partidarismos e hostilidades, é sinal de ausência do Evangelho nos corações, 
demonstrando-se pelo excesso de material humano e pressagiando o naufrágio das 
intenções mais generosas. 
 
 Nesses núcleos de estudo, nenhuma realização se fará sem fraternidade e 
humildade legítimas, sendo imprescindível que todos os companheiros entre si, vigiem 
na boa-vontade e na sinceridade, a fim de não transformarem a excelência do seu 
patrimônio espiritual numa reprodução dos conventículos católicos, inutilizados pela 
intriga e pelo fingimento. 
 
 
364 –O espiritista para evoluir na Doutrina necessita estudar e meditar por si mesmo, 
ou será suficiente frequentar as organizações doutrinárias, esperando a palavra dos 
guias? 
 
 -É indispensável a cada um o esforço próprio no estudo, meditação, cultivo e 
aplicação da Doutrina, em toda a intimidade de sua vida. 
 
 A frequência às sessões ou o fato de presenciar esse ou aquele fenômeno, 
aceitando-lhe a veracidade, não traduz aquisição de conhecimentos. 
 
 Um guia espiritual pode ser um bom amigo, mas nunca poderá desempenhar os 
vossos deveres próprios, nem vos arrancar das provas e das experiências 
imprescindíveis à vossa iluminação. 



 
 Daí surge a necessidade de vos preparardes individualmente, na Doutrina, para 
viverdes tais experiências com dignidade espiritual, no instante oportuno. 
 
 
365 –Como deveremos receber os ataques da crítica? 
 
 -Os espiritistas devem receber a crítica dos campos de opinião contrária, como 
máximo de serenidade moral, reconhecendo-lhe a utilidade essencial. 
 
 Essas críticas se apresentam, quase sempre, com finalidade preciosa, qual a de 
selecionar, naturalmente as contribuições da propaganda doutrinária, afastando os 
elementos perturbadores e confusos, e valorizando a cooperação legítima e sincera, 
porque todo ataque à verdade pura serve apenas para destacar e exaltar essa mesma 
verdade. 
 
 
366 –Como deverá agir o espírita sincero, quando encontre perante certas 
extravagâncias doutrinárias? 
 
 -À luz da fraternidade pura, jamais neguemos o concurso da boa palavra e da 
contribuição direta, sempre que oportuno, em benefício do esclarecimento de todos, 
guardando, todavia, o cuidado de nunca transigir com os verdadeiros princípios 
evangélicos, sem, contudo ferir os sentimentos das pessoas. E se as pessoas 
perseverarem na incompreensão, cuide cada trabalhador da sua tarefa, porque Jesus 
afirmou que o trigo cresceria ao lado do joio, em sua seara santa, mas Ele, o 
Cultivador da Verdade Divina, saberia escolher o bom grão na época da ceifa. 
 
 
367 –É justo que, a propósito de tudo, busque o espiritista tanger os assuntos do 
Espiritismo nas suas conversações comuns? 
 
 
 -O crente sincero precisa compenetrar-se da oportunidade, no tempo e no 
ambiente, com relação aos assuntos doutrinários, porquanto, qualquer inconsideração 
nesse particular, pode conduzir a fanatismo detestável, sem nenhum caráter 
construtivo. 
 
 De modo algum se deverá provocar as manifestações mediúnicas, cuja 
legitimidade reside nas suas características de espontaneidade, mesmo porque o 
programa espiritual das sessões está com os mentores que as orientam do plano 
invisível, exigindo-se de cada estudioso a mais elevada porcentagem de esforço 
próprio na aquisição do conhecimento, porquanto o plano espiritual distribuirá sempre, 
de acordo com as necessidades e os méritos de cada um. Forçar o fenômeno 
mediúnico é tisnar uma fonte de água pura com a vasa das paixões egoísticas da 
Terra, ou com as suas injustificáveis inquietações. 
 
 
369 –É aconselhável a evocação direta de determinados Espíritos? 
 
 -Não somos dos que aconselham a evocação direta e pessoal, em caso algum. 
 



 Se essa evocação é passível de êxito, sua exequilibilidade somente pode ser 
examinada no plano espiritual. Daí a necessidade de sermos espontâneos, porquanto, 
no complexo dos fenômenos espiríticos, a solução de muitas incógnitas espera o 
avanço moral dos aprendizes sinceros da Doutrina. O estudioso bem-intencionado, 
portanto, deve pedir sem exigir, orar sem reclamar, observar sem pressa, 
considerando que a esfera espiritual lhe conhece os méritos e retribuirá os seus 
esforços de acordo com a necessidade de sua posição evolutiva e segundo o 
merecimento do seu coração. 
 
 Podereis objetar que Allan Kardec se interessou pela evocação direta, 
procedendo a realizações dessa natureza, mas precisamos ponderar, no seu esforço, a 
tarefa excepcional do Codificador, aliada a necessidade de méritos ainda distantes da 
esfera de atividade dos aprendizes comuns. 
 
 
370 –Seria lícito investigarmos, com os Espíritos amigos, as nossas vidas passadas? 
Essas revelações, quando ocorrem, traduzem responsabilidade para os que as 
recebem? 
 
 -Se estais submersos em esquecimento temporário, esse olvido é indispensável 
à valorização de vossas iniciativas. Não deveis provocar esse gênero de revelações, 
porquanto os amigos espirituais conhecem melhores as vossas necessidades e poderão 
provê-las em tempo oportuno, sem quebrar o preceito da espontaneidade exigida para 
esse fim. 
 
 O conhecimento do pretérito, através das revelações ou das lembranças, chega 
sempre que a criatura se faz credora de um benefício como esse, o qual se faz 
acompanhar, por sua vez, de responsabilidades muito grandes no plano do 
conhecimento; tanto assim que, para muitos, essas reminiscências costumam 
constituir um privilégio doloroso, no ambiente das inquietações e ilusões da Terra. 
 
 
371 –Devem ser intensificadas no Espiritismo as sessões de fenômenos mediúnicos? 
 
 -São muito poucos ainda, os núcleos espiritistas que se podem entregar à 
prática mediúnica com plena consciência do serviço que têm em mãos; motivo por que 
é aconselhável a intensificação das reuniões de leitura, meditação e comentário geral 
para as ilações morais imprescindíveis no aparelhamento doutrinário, a fim de que 
numerosos centros bem-intencionados não venham a cair no desânimo ou na 
incompreensão, por cauda de um prematuro comércio com as energias do plano 
invisível. 
 

Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 
Digitado por: Lúcia Aydir. 

 
 
  
 
  

 



PRÁTICA 
 

Emmanuel 
 
372 –Como deveremos entender a sessão espírita? 
 

-A sessão espírita deveria ser, em toda parte, uma cópia fiel do cenáculo 
fraterno, simples e humilde do Tiberíades, onde o Evangelho do Senhor fosse refletido 
em espírito e verdade, sem qualquer convenção do mundo, de modo que, entrelaçados 
todos os pensamentos na mesma finalidade amorosa e sincera, pudesse a assembléia 
constituir aquela reunião de dois ou mais corações em nome do Cristo, onde o esforço 
dos discípulos será sempre santificado pela presença do seu amor. 

 
 

373 –Como deve ser conduzida uma sessão espírita, de sua abertura ao 
encerramento? 

 
-Nesse sentido, há que considerar a excelência da codificação kardequiana; 

contudo, será sempre útil a lembrança de que as reuniões doutrinárias devem observar 
o máximo de simplicidade, como as assembléias humildes e sinceras do Cristianismo 
primitivo, abstendo-se de qualquer expressão que apele mais para os sentidos 
materiais que para a alma profunda, a grande esquecida de todos os tempos da 
Humanidade. 

 
 

374 –Nas sessões, os dirigentes e os médiuns têm uma tarefa definida e diferente 
entre si? 

 
-Nas reuniões doutrinárias, os papéis do orientador e do instrumento 

mediúnicos devem estar sempre identificados na mesma expressão de fraternidade e 
de amor, acima de tudo; mas, existem características a assinalar, para que os serviços 
espirituais produzam os mais elevados efeitos, salientando-se que os dirigentes das 
sessões devem ser o raciocínio e a lógica, enquanto o médium deve representar a 
fonte de água pura do sentimento. É por isso que, nas reuniões onde os orientadores 
não cogitam da lógica e onde os médiuns não possuem fé e desprendimento, a boa 
tarefa é impossível, porque a confusão natural estabelecerá a esterilidade no campo 
dos corações. 

 
 

375 –Os agrupamentos espiritistas podem ser organizados sem a contribuição dos 
médiuns? 

 
-Nas reuniões doutrinárias, os médiuns são úteis, mas não indispensáveis, 

porque somos obrigados a ponderar que todos os homens são médiuns, ainda mesmo 
sem tarefas definidas, nesse particular, podendo cada qual sentir e interpretar, no 
plano intuitivo, a palavra amorosa e sábia de seus guias espirituais, no imo da 
consciência. 

 
 

376 –Há estudiosos da Doutrina que se afastam das reuniões, quando as mesmas não 
apresentam fenômenos. Como se deve proceder para com eles? 



 
-Os que assim procedem testemunham, por si mesmo, plena inabilitação para o 

verdadeiro trabalho do Espiritismo sincero. Se preferirem as emoções transitórias dos 
nervos ao serviço da auto-iluminação, é melhor que se afastem temporariamente dos 
estudos sérios da Doutrina, antes de assumirem qualquer compromisso. A 
compreensão do Espiritismo ainda não está bastante desenvolvida em seu mundo 
interior, e é justo que prossigam em experiências para alcança-la. 

 
O êxito dos esforços do plano espiritual, em favor do Cristianismo redivivo, não 

depende da quantidade de homens que o busquem, mas da qualidade dos trabalhos 
que militam em suas fileiras. 

 
 

378 –Por que motivo à doutrinação e a evangelização nas reuniões espiritistas 
beneficiam igualmente os desencarnados, se a estes seria mais justo o aproveitamento 
das lições recebidas no plano espiritual? 

 
 
-Grande número de almas desencarnadas nas ilusões da vida física, guardadas 

quase que integralmente no íntimo, conservam-se, por algum tempo, incapazes de 
aprender as vibrações; do plano espiritual superior, sendo conduzidas por seus guias e 
amigos redimidos às reuniões fraternas do Espiritismo evangélico, onde, sob as vistas 
amoráveis desses mesmos mentores do plano invisível, se processam os dispositivos 
da lei de cooperação e benefícios mútuos, que rege os fenômenos da vida nos dois 
planos. 

 
 

379 –Como deverá agir o estudioso para identificar as entidades que se comunicam? 
 
-Os Espíritos que se revelam, através das organizações mediúnicas, devem ser 

identificados por suas idéias e pela essência espiritual de suas palavras. 
 
Determinados médiuns, com tarefas especializadas podem ser auxiliares 

preciosos à identificação pessoal, seja no fenômeno literário, nas equações da ciência, 
ou satisfazendo a certos requisitos da investigação; todavia, essa não é a regra geral, 
salientando-se que as entidades espirituais, muitas vezes, não encontram senão um 
material deficiente que as obriga tão-só ao indispensável, no que se refere à 
comunicação. 

Devemos entender, contudo, que a linguagem do Espírito é universal, pelos fios 
invisíveis do pensamento, o que, aliás, não invalida a necessidade de um estudo atento 
acerca de todas as idéias lançadas nas mensagens, guardando-se muito cuidado no 
capítulo dos nomes ilustres que porventura as subscrevem. 

 
Nas manifestações de toda natureza, porém, o crente ou o estudioso do 

problema da identificação, não pode dispensar aquele sentido espiritual de observação 
que lhe falará sempre no imo da consciência. 

 
 

380 –É justo que o espiritista, depois de sofrer pela morte a separação de um ente 
amado, provoque a comunicação dele nas sessões medianímicas? 

 
 



-O espiritista sincero deve buscar o conforto moral, em tais casos, na própria fé 
que lhe deve edificar intimamente o coração. 

 
Não é justo provocar ou forçar a comunicação com esse ou aquele 

desencarnado. Além de não conhecerdes as possibilidades de sua nova condição na 
esfera espiritual; deveis atender ao problema dos vossos méritos. 

 
O homem pode desejar isso ou aquilo, mas há uma Providência que dispõe no 

assunto, examinando o mérito de quem pede e a utilidade da concessão. 
 
Qualquer comunicado com o Invisível deve ser espontâneo, e o espiritista 

cristão deve encontrar na sua fé o mais alto recurso de cessação do egoísmo humano, 
ponderando quanto à necessidade de repouso daqueles a quem amou, e esperando a 
sua palavra direta, quando e como julguem os mentores espirituais convenientes e 
oportunos. 

 
 

381 –Muita gente procura o Espiritismo, queixando-se de perseguições do Invisível. Os 
que reclamam contra essas perturbações estão, de algum modo, abandonados se seus 
guias espirituais? 

 
-A proteção da Providência Divina estende-a a todas as criaturas. 
 
A perseguição de entidades sofredoras e perturbadas justifica-se no quadro das 

provações redentoras, mas, os que reclamam contra o assédio das forças inferiores 
dos planos adstritos ao orbe terrestre, devem consultar o próprio coração antes de 
formularem as suas queixas, de modo a observar se o Espírito perturbador não está 
neles mesmos. 

 
Há obsessores terríveis do homem, denominados “orgulho”, “vaidade”, 

“preguiça”, “avareza”, “ignorância” ou “má-vontade”, e convém examinar se não se é 
vítima dessas energias perversoras que, muitas vezes, habitam o coração da criatura, 
enceguecendo-a para a compreensão da luz de Deus. Contra esses elementos 
destruidores faz-se preciso um novo gênero de preces, que se constitui de trabalho, fé, 
esforço e boa -vontade. 

 
Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 

Digitado por: Lúcia Aydir. 

 
 

V 
 

MEDIUNIDADE 
Emmanuel 

 
 

DESENVOLVIMENTO 
 



 
382- Qual a verdadeira definição da mediunidade? 

 
-A mediunidade é aquela luz eu seria derramada sobre toda carne e prometida 

pelo Divino Mestre aos tempos do Consolador, atualmente em curso na Terra. 
 
A missão mediúnica se tem os seus percalços e as suas lutas dolorosas, é uma 

das mais belas oportunidades de progresso e de redenção concedidas por Deus aos 
seus filhos misérrimos. 

 
Sendo luz que brilha na carne, a mediunidade é atributo do Espírito, patrimônio 

da alma imortal, elemento renovador da posição moral da criatura terrena, 
enriquecendo todos os seus valores no capítulo da virtude e da inteligência, sempre 
que se encontre ligada aos princípios evangélicos na sua trajetória pela face do mundo. 

 
 

383 –É justo considerarmos todos os homens como médiuns? 
 
-Todos os homens têm o seu grau de mediunidade, nas mais variadas posições 

evolutivas, e esse atributo do espírito representa, ainda, a alvorada de novas 
percepções para o homem do futuro, quando, pelo avanço da mentalidade do mundo, 
as criaturas humanas verão alargar-se a janela acanhada dos seus cinco sentidos. 

 
Na atualidade, porém, temos de reconhecer que no campo imenso das 

potencialidades psíquicas do homem existem os médiuns com tarefa definida, 
precursores das novas aquisições humanas. É certo que essas tarefas reclamam 
sacrifícios e se constituem, muitas vezes, de provações ásperas; todavia, se o operário 
busca a substância evangélica para a execução de seus deveres, é ele o trabalhador 
que faz jus ao acréscimo de misericórdia prometido pelo Mestre a todos os discípulos 
de boa-vontade. 

 
 

384 –Dever-se-á provocar o desenvolvimento da mediunidade? 
 
-Ninguém deverá forçar o desenvolvimento dessa ou daquela faculdade, 

porque, nesse terreno, toda a espontaneidade é necessária; observando-se, contudo, a 
floração mediúnica espontânea, nas expressões mais simples, deve-se aceitar o evento 
com as melhores disposições de trabalho e boa-vontade, seja essa possibilidade 
psíquica a mais humilde de todas. 

 
A mediunidade não deve ser fruto de precipitação nesse ou naquele setor da 

atividade doutrinária, porquanto, em tal assunto, toda a espontaneidade é 
indispensável, considerando-se que as tarefas mediúnicas são dirigidas pelos mentores 
do plano espiritual. 

 
 

385 –A mulher ou o homem, em particular, possuem disposições especiais para o 
desenvolvimento mediúnico? 

 
-No capítulo do mediunismo não existem propriamente privilégios para os que 

se encontram em determinada situação; porém, vence nos seu labores quem detiver a 
maior porcentagem de sentimento. E a mulher, pela evolução de sua sensibilidade em 



todos os climas e situações, através dos tempos, está, na atualidade, em esfera 
superior à do homem, para interpretar, com mais precisão o sentido de beleza, as 
mensagens dos planos Invisíveis. 

 
 

386 –Qual a mediunidade mais preciosa para o bom serviço à Doutrina? 
 
-Não existe mediunidade mais preciosa uma que a outra. 
 
Qualquer uma é campo aberto às mais belas realizações espirituais, sendo justo 

que o médium, com a tarefa definida se encha de espírito missionário, com dedicação 
sincera e fraternidade pura, para que o seu mandato não seja traído na 
improdutividade. 

 
 

387 –Qual a maior necessidade do médium? 
 
-A primeira necessidade do médium é evangelizar-se a si mesmo antes de se 

entregas às grandes tarefas doutrinárias, pois, de outro modo poderá esbarrar sempre 
com o fantasma do personalismo, em detrimento de sua missão. 

 
 

388 –Nos trabalhos mediúnicos temos de considerar, igualmente, os imperativos da 
especialização? 

 
-O homem do mundo, no círculo de obrigações que lhe competem na vida, 

deverá sair da generalidade para produzir o útil e o agradável, nas esferas de suas 
possibilidades individuais. 

 
Em mediunidade, devemos submeter-nos aos mesmos princípios. O homem 

enciclopédico, em faculdade, ainda não apareceu, senão em gérmem, nas 
organizações geniais que raramente surgem na Terra, e temos de considerar que a 
mediunidade somente agora começa a aparecer no conjunto de atributos do homem 
transcendente. 

 
A especialização na tarefa mediúnica é mais que necessária e somente de sua 

compreensão poderá nascer a harmonia na grande obra de vulgarização da verdade a 
realizar. 

 
 

389 –A mediunidade pode ser retirada em determinadas circunstâncias da vida? 
 
-Os atributos medianímicos são como os talentos do Evangelho. Se o patrimônio 

divino é desviado de seus fins, o mal servo torna-se indigno da confiança do Senhor da 
seara da verdade e do amor. Multiplicados no bem, os talentos mediúnicos crescerão 
para Jesus, sob as bênçãos divinas; todavia, se sofrem os insultos do egoísmo; do 
orgulho; da vaidade ou da exploração inferior, podem deixar o intermediário do 
invisível entre as sombras pesadas do estacionamento, nas mais dolorosas 
perspectivas de expiação, em vista do acréscimo de seus débitos irrefletidos. 

 
 



390 –É justo que um médium confie em si mesmo para a provocação de fenômenos, 
organizando trabalhos especiais com o fim de converter os descrentes? 

 
-Onde o médium em tão elevada condição de pureza e merecimento, para 

contar com as suas próprias forças na produção desse ou daquele fenômeno? Ninguém 
vale, na terra, senão pela expressão da misericórdia divina que o acompanha, e a 
sabedoria do plano superior conhece minuciosamente as necessidades e méritos de 
cada um. A tentativa de tais trabalhos é um erro grave. Um fenômeno não edifica a fé 
sincera, somente conseguida pelo esforço e boa-vontade pessoal na meditação e no 
trabalho interior. Os descrentes chegarão à Verdade, algum dia, e a Verdade é Jesus. 
Anteciparmo-nos à ação do Mestre não seria testemunho de confusão? Organizar 
sessões medianímicas com objetivo de arrebanhar prosélitos é agir com demasiada 
leviandade. O que é santo e divino ficaria exposto aos julgamentos precipitados dos 
mais ignorantes e ao assalto destruidor dos mais perversos, como se a Verdade de 
Jesus fosse objeto de espetáculos, nos picadeiros de um circo. 

 
 

391 – Os irracionais possuem mediunidade? 
 
-Os irracionais não possuem faculdades mediúnicas propriamente ditas. 

Contudo, têm percepções psíquicas embrionárias, condizentes ao seu estado evolutivo, 
através das quais podem indiciar as entidades deliberadamente perturbadoras, com 
fins inferiores, para estabelecer a perplexidade naqueles que os acompanham em 
determinadas circunstâncias. 

 
 

Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 
Digitado por: Lúcia Aydir. 

 
 
 
 
 
 
 

PREPARAÇÃO 
 

Emmanuel 
 

 
392 –Pode contar um médium, de maneira absoluta, com os seus guias espirituais, 
dispensando os estudos? 

 
Os mentores de um médium, por mais dedicados e evoluídos, não lhe poderão 

tolher a vontade e nem lhe afastar o coração das lutas indispensáveis da vida, em 
cujos benefícios todos os homens resgatam o passado delituoso e obscuros, 
conquistando méritos novos. 

 
 O médium tem obrigação de estudar muito, observar intensamente e trabalhar 
em todos os instantes pela sua própria iluminação. Somente desse modo poderá 



habilitar-se para o desempenho da tarefa que lhe foi confiada, cooperando eficazmente 
com os Espíritos sinceros e devotados ao bem e á verdade. 
 
 Se um médium espera muito dos seus guias, é lícito que os seus mentores 
espirituais muito esperam do seu esforço. E como todo progresso humano, para ser 
continuado, não pode prescindir de suas bases já edificadas no espaço, sempre que 
possível, criando o hábito de conviver com o espírito luminoso e benefício dos 
instrutores da Humanidade, sob a égide de Jesus, sempre vivo no mundo, através dos 
seus livros e da sua exemplificação. 
 
 O costume de tudo aguardar de um guia pode transformar-se em vício 
detestável, infirmando as possibilidades mais preciosas da alma. Chegando-se a esse 
desvirtuamento, atinge-se o declive das mistificações e das extravagâncias 
doutrinárias, tornando-se o médium preguiçoso e leviano responsável pelo desvio de 
sua tarefa sagrada. 
 
 
393 –Como entender a obsessão: É prova, inevitável, ou acidente que se possa afastar 
facilmente, anulando-se os efeitos? 

 
-A obsessão é sempre uma prova, nunca um acontecimento eventual. No seu 

exame, contudo, precisamos considerar os méritos da vítima e a dispensa da 
misericórdia divina a todos os que sofrem. 

 
Para atenuar ou afastar os seus efeitos, é imprescindível o sentimento do amor 

universal no coração daquele que fala em nome de Jesus. Não bastarão as fórmulas 
doutrinárias. É indispensável a dedicação, pela fraternidade mais pura. Os que se 
entregam à tarefa da cura das obsessões precisam ponderar, antes de tudo, a 
necessidade de iluminação interior do médium perturbado, porquanto na sua educação 
espiritual reside a própria cura. Se a execução desse esforço não se efetua, tende 
cuidado, porque, então, os efeitos serão extensivos a todos os centros de força 
orgânica e psíquica. O obsidiado que entrega o corpo, sem resistência moral, as 
entidades ignorantes e perturbadas, é como o artista que entregasse seu violino 
precioso a um malfeitor, o qual, um dia, poderá renunciar à posse do instrumento que lhe 
não pertence, deixando-o esfacelado, sem que o legítimo, mas imprevidente dono, possa utiliza-
lo nas finalidades sagradas da vida. 

 
 

394 –Será sempre útil, para a cura de um obsidiado, a doutrinação do Espírito perturbado, por 
parte de um espiritista convicto? 

 
-A cooperação do companheiro vale muito e faz sempre grande bem, 

principalmente ao desencarnado; mas a cura completa do médium não depende tão-só 
desse recurso, porque, se é fácil, às vezes, o esclarecimento da entidade infeliz e 
sofredora, a doutrinação do encarnado é a mais difícil de todas, visto requisitar os 
valores do seu sentimento e da sua boa-vontade, sem o que a cura psíquica se torna 
inexeqüível. 

 
 

395 – Pode a obsessão transformar-se em loucura? 
 
-Qualquer obsessão pode transformar-se em loucura, não só quando a lei das 

provações assim o exige, como também na hipótese de o obsidiado entregar-se 



voluntariamente ao assédio das forças noviças que o cercam, preferindo esse gênero 
de experiências. 

 
 

396 –Tratando-se da necessidade de preparação para a tarefa mediúnica, é justo 
acreditarmos na movimentação de fluídos maléficos em prejuízo do próximo? 

 
-É o caso de vos perguntarmos e não haveis movimentação as energias 

maléficas, no decurso da vida, contra a vossa própria felicidade. 
 
Num orbe como a Terra, onde a porcentagem de forças inferiores supera quase 

que esmagadoramente os valores legítimos do bem, a movimentação de fluídos 
maléficos é mais que natural; no entanto, urge ensinar aos que operam, nesse campo 
de maldade, que os seus esforços efetuam a sementeira infeliz, cujos espinhos, mais 
tarde, se voltarão contra eles próprios, em amargurados choques de retorno, fazendo-
se mister, igualmente, educar as vítimas de hoje na verdadeira fé em Jesus, de modo 
a compreenderem o problema dos méritos na tarefa do mundo. 

 
A aflição do presente pode ser um bem a expressar-se em conquistas preciosas 

o futuro, e, se Deus permite a influência dessas energias inferiores, em determinadas 
fases da existência terrestre, é que a medida tem sua finalidade profunda, ao serviço 
divino da regeneração individual. 

 
 

397 –Por que razão alguns médiuns parecem sofrer com os fenômenos da 
incorporação, enquanto outros manifestam o mesmo fenômeno, naturalmente? 

 
-Nas expressões de mediunismo existem características inerentes a cada 

intermediário entre os homens e os desencarnados; entretanto, a falta de naturalidade 
do aparelho mediúnico, no instante de exercer suas faculdades, é quase sempre 
resultante da falta de educação psíquica. 

 
 

398 –É natural que, em plenas reuniões de estudo, os médiuns se deixem influenciar 
por entidades perturbadoras que costumam quebrar o ritmo de proveitosos e sinceros 
trabalhos de educação? 

 
-Tal interferência não é natural e deve ser muito estranhável para todos os 

estudiosos de boa-vontade. 
 
Se o médium que se entregou à atuação noviça é insciente dos seus deveres à 

luz dos ensinamentos doutrinários, trata-se de um obsidiado que requer o máximo de 
contribuição fraterna; mas, se o acontecimento se verifica através de companheiro 
portador do conhecimento exato de suas obrigações, no círculo de atividades da 
Doutrina, é justo responsabiliza-lo pela perturbação, porque o fato, então, será oriundo 
da sua invigilância e imprevidência, em relação aos deveres sagrados que competem a 
cada um de nós, no esforço do bem e da verdade. 

 
 

399 –Quando a opinião irônica ou insultuosa ataca uma expressão da verdade, no 
campo mediúnico, é justo buscarmos o apoio dos Espíritos amigos para revidar? 

 



-Vossa inquietação no mundo costuma conduzir-vos a muitos despautérios. 
 
Semelhante solicitação aos desencarnados seria um deles. Os valores de um 

campo mediúnico triunfam por si mesmos, pela essência de amor e de verdade, de 
consolação e de luz que contenham, e seria injustificável convocar os Espíritos para 
discutir com os homens, quando já se demasiam as polêmicas dos estudiosos humanos 
entre si. 

 
Além do mais, os que não aceitam a palavra sincera e fraternal dos 

mensageiros do plano superior, terão igualmente, de buscar o túmulo algum dia, e é 
inútil perder tempo com palavras, quando temos tanto o que fazer no ambiente de 
nossas próprias edificações. 

 
 

400 –Poderá admitir-se que um médium se socorra de outro médium para obter o 
amparo dos seus amigos espirituais? 

 
-É justo que um amigo se valha da estima fraternal de um companheiro de 

crença, para assuntos de confiança íntima e recíproca, mas, na função mediúnica, o 
portador dessa ou daquela faculdade deve buscar em seu próprio valor o elemento de 
ligação com os seus mentores do plano invisível, sendo contraproducente procurar 
amparo nesse particular, fora das suas próprias possibilidades, porque, de outro modo, 
seria repousar numa fé alheia, quando a fé precisa partir do íntimo de cada um, no 
mecanismo da vida. 

 
Além do mais, cada médium possui a sua esfera de ação no âmbito que lhe foi 

assinalado. Abandonar a própria confiança para valer-se de outrem, seria 
sobrecarregar os ombros de um companheiro de luta, esquecendo a cruz redentora 
que cada Espírito encarnado deverá carregar em busca da claridade divina. 

 
 

401 –A mistificação sofrida por um médium significa ausência de amparo dos mentores 
do plano espiritual? 

 
-A mistificação experimentada por um médium traz, sempre, uma finalidade 

útil, que é a de afasta-lo do amor-próprio, da preguiça no estudo de suas necessidades 
próprias, da vaidade pessoal ou dos excessos de confiança em si mesmo. 

 
Os fatos de mistificação não ocorrem à revelia dos seus mentores mais 

elevados, que, somente assim, o conduzem à vigilância precisa e às realizações da 
humildade e da prudência no seu mundo subjetivo. 

 
 

402 –Seria justo aceitar remuneração financeira no exercício da mediunidade? 
 
-Quando um médium se resolva a transformar suas faculdades em fonte de 

renda material, será melhor esquecer suas possibilidades psíquicas e não se aventurar 
pelo terreno delicado dos estudos espirituais. 

 
A remuneração financeira, no trato das questões profundas da alma, estabelece 

um comércio criminoso, do qual o médium deverá esperar no futuro os resgates mais 
dolorosos. 

 



A mediunidade não é ofício do mundo, e os Espíritos esclarecidos, na verdade e 
no bem, conhecem, mais que os seus irmãos de carne, as necessidades dos seus 
intermediários. 

 
 

403 –É razoável que os médiuns cogitem da solução de assuntos materiais junto dos 
seus mentores do plano invisível? 

 
-Não se deve esquecer que o campo de atividades materiais é a escola sagrada 

dos Espíritos incorporados no orbe terrestre. Se não é possível aos amigos espirituais 
quebrarem a lei da liberdade própria de seus irmãos, não é lícito que o médium cogite 
da solução de problemas  materiais junto dos Espíritos amigos. O mundo é o caminho 
no qual a alma deve provar a experiência, testemunhar a fé, desenvolver as 
tendências superiores, conhecer o bem, aprender o melhor, enriquecer os dotes 
individuais. 

 
O médium que se arrisca a desviar suas faculdades psíquicas, para o terreno da 

materialidade do mundo, este em marcha para as manifestações grosseiras dos planos 
inferiores, onde poderá contrair os débitos mais penosos. 

 
 

404 –Deve o médium sacrificar o cumprimento de suas obrigações no trabalho 
cotidiano e no ambiente sagrado da família, em favor da propaganda doutrinária? 

 
O médium somente deve dar aos serviços da Doutrina a cota de tempo de que 

possa dispor, entre os labores sagrados do pão de cada dia e o cumprimento dos seus 
elevados deveres familiares. 

 
A execução dessas obrigações é sagrada e urge não cair no declive das 

situações parasitárias, ou do fanatismo religioso. 
 
No trabalho da verdade, Jesus caminha antes de qualquer esforço humano e 

ninguém deve guardar a pretensão de converter alguém, quando nas tarefas do 
mundo há sempre oportunidade para o preciso conhecimento de si mesmo. 

 
Que médium algum se engane em tais perspectivas. Antes sofrer a 

incompreensão dos companheiros, que transigir com os princípios, caindo na 
irresponsabilidade ou nas penosas dívidas de consciência. 

 
 

405 –Poder-se-á admitir que os espiritistas se valham de um apostolado mediúnico, 
para solução de todas as dificuldades da vida? 

 
-O médium não deve ser sobrecarregado com exigências de seus companheiros, 

relativamente às dificuldades da sorte. É justo que seus irmãos se socorram das suas 
faculdades, em circunstâncias excepcionais da existência, como nos casos de 
enfermidades e outros que se lhe assemelhem. Todavia, cercar um médium de 
solicitações de toda natureza é desvirtuar a tarefa de um amigo, eliminando as suas 
possibilidades mais preciosas e, além do mais, não se deverá repetir no Espiritismo 
sincero a atitude mental dos católicos-romanos, que se abandonam junto à “imagem” 
de um “santo”, olvidando todos os valores do esforço próprio. 

 



Os núcleos espiritistas precisam considerar que em seus trabalhos há quem os 
acompanhe do plano superior e que receberão sempre o concurso espiritual de seus 
irmãos libertos da carne, dependendo a satisfação desse ou daquele problema 
particular dos méritos de cada um. Proceder em contrário é eliminar o aparelho 
mediúnico, fornecendo doloroso testemunho de incompreensão. 

 
 

406 – Quando um investigador busque valer-se dos serviços de um médium, é justo 
que submeta o aparelho medianímico a toda sorte de experiência, a fim de certificar-se 
dos seus pontos de vista? 

 
-Depende do caráter dessas mesmas experiências e, quaisquer que elas sejam, 

o médium necessita de muito cuidado, porquanto, no caminho das aquisições 
espirituais, cada investigador encontra o material que procura. E quem se aproxima de 
uma fonte espiritual, tisnando-a com a má-fé e a insinceridade, não pode, por certo, 
saciar a sede com uma água pura. 

 
 

407 – Para que alguém se certifique da verdade do Espiritismo, bastará recorrer a um 
bom médium? 

 
 
-Os estudiosos do Espiritismo, ainda sem convicção valorosa e séria no terreno 

da fé, precisam reconhecer que em trabalhos dessa ordem não basta o recurso de um 
bom médium. Faz-se mister que o investigador, a par de uma curiosidade sadia, 
possua valores morais imprescindíveis, como a sinceridade e o amor do bem, servindo 
a uma existência reta e fértil de ações puras. 

 
 

408 – Seria proveitosa a criação de associações de auxílio material aos médiuns? 
 
 
-No Espiritismo é sempre de bom aviso evitar-se a consecução de iniciativas 

tendentes a estabelecer uma nova classe sacerdotal no mundo. 
 
Os médiuns, nesse ou naquele setor da sociedade humana, devem o mesmo 

tributo ao trabalho, à luta e ao sofrimento, indispensáveis à conquista do agasalho e 
do pão material. Ao demais, temos de considerar, acima de toda proteção precária do 
mundo, o amparo de Jesus aos seus trabalhadores de boa-vontade. Toda expressão de 
sacrifício sincero está eivada de luz divina, todo trabalho sincero é elevação e toda dor 
é luz, quando suportada com serenidade e confiança no Mestre dos mestres. 

 
 

409 –Como deverá proceder ao médium sincero para a valorização do seu apostolado? 
-O médium sincero necessita compreender que, antes de cogitar da doutrinação 

dos Espíritos, ou de seus companheiros de luta na Terra, faz-se mister a iluminação de 
si próprio pelo conhecimento, pelo cumprimento dos deveres mais elevados e pelo 
esforço de si mesmo na assimilação perfeita dos princípios doutrinários. 

 
No desdobramento dessa tarefa, jamais deve descuidar-se da vigilância, 

buscando aproveitar as possibilidades que Jesus lhe concedeu na edificação do 
trabalho estável e útil. Não deve cultivar o sofrimento pelas queixas descabidas e 



demasiadas e nem recorrer, a todo instante, à assistência dos seus guias, como se 
perseverasse em manter uma atitude de criança inexperiente. 

 
O estudo da Doutrina e, sobretudo, o cultivo da auto-evangelização deve ser 

ininterrupto. O médium sincero sabe vigiar, fugindo da exploração material ou 
sentimental, compreendendo, em todas as ocasiões, que o mais necessitado de 
misericórdia é ele próprio, a fim de dar pleno testemunho do seu apostolado. 

 
 

410 –onde o maior escolho do apostolado mediúnico? 
 
-O primeiro inimigo do médium reside dentro dele mesmo. Freqüentemente é 

personalismo, é a ambição, a ignorância ou a rebeldia no voluntário desconhecimento 
dos seus deveres à luz do Evangelho, fatores de inferioridade moral que, não raro, o 
conduzem a invigilância, à leviandade e à confusão dos campos improdutivos. 

 
 Contra esse inimigo é preciso movimentar as energias íntimas pelo estudo, pelo 
cultivo da humildade, pela boa-vontade, com o melhor esforço de auto-educação, à 
claridade do Evangelho. 
 
 O segundo inimigo mais poderoso do apostolado mediúnico não reside no 
campo das atividades contrárias à expansão da Doutrina, mas no próprio selo das 
organizações espiritistas, constituindo-se daquele que se convenceu quanto aos 
fenômenos, sem se converter ao Evangelho pelo coração, trazendo para as fileiras do 
Consolador os seus caprichos pessoais, as suas paixões inferiores, tendências nocivas, 
opiniões cristalizadas no endurecimento do coração, sem reconhecer a realidade de 
suas deficiências e a exigüidade dos seus cabedais íntimos. Habituados ao 
estacionamento, esses irmãos infelizes desdenham o esforço próprio – única estrada 
de edificação definitiva e sincera – para recorrerem aos espíritos amigos nas menos 
dificuldades da vida, como se o apostolado mediúnico fosse uma cadeira de 
cartomante. Incapazes do trabalho interior pela edificação própria na fé e na confiança 
em Deus, dizem-se necessitados de conforto. Se desatendidos em seus caprichos 
inferiores e nas suas questões pessoais, estão sempre prontos para acusar e 
escarnecer. Falam da caridade, humilhando todos os princípios fraternos; não 
conhecem outro interesse além do que lhes lastreia o seu próprio egoísmo. São 
irônicos, acusadores e procedem quase sempre como crianças levianas e inquietas. 
Esses são também aqueles elementos da confusão, que não penetram o tempo de 
Jesus e nem permitem a entrada de seus irmãos. 
 
 Esse gênero de inimigos do apostolado mediúnico é muito comum e insistente 
nos seus processos de insinuação, sendo indispensável que o missionário do bem e da 
luz se resguarde na prece e na vigilância. E como a verdade deve sempre surgir no 
instante oportuno, para que o campo do apostolado não se esterilize, faz-se 
imprescindível fugir deles. 
 
 
411 – Onde a luz definitiva para a vitória do apostolado mediúnico? 

 
-Essa claridade divina está no Evangelho de Jesus, com o qual o missionário 

deve estar plenamente identificado para a realização sagrada da sua tarefa. O médium 
sem Evangelho pode fornecer as mais elevadas informações ao quadro das filosofias e 
ciências fragmentárias da Terra; pode ser um profissional de nomeada, um agente de 
experiências do invisível, mas não poderá ser um apóstolo pelo coração. Só a aplicação 



com o Divino Mestre prepara no íntimo do trabalhador a fibra da iluminação para o 
amor, e da resistência contra as energias destruidoras, porque o médium evangelizado 
sabe cultivar a humildade no amor ao trabalho de cada dia, na tolerância esclarecida, 
no esforço educativo de si mesmo, na significação da vida, sabendo, igualmente, 
levantar-se para a defesa da sua tarefa de amor, defendendo a verdade sem transigir 
com os princípios no momento oportuno. 

 
O apostolado mediúnico, portanto, não se constitui tão-somente da 

movimentação das energias psíquicas em suas expressões fenomênicas e mecânicas, 
porque exige o trabalho e o sacrifício do coração, onde a luz da comprovação e da 
referência é a que nasce do entendimento e da aplicação com Jesus-Cristo. 

 
 

Da Obra “O CONSOLADOR” – Espírito: EMMANUEL – Médium: FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 

 
  

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

  
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

http://livroespirita.4shared.com/


	PRIMEIRA PARTE 
	BIOLOGIA – 
	PSICOLOGIA –  
	SOCIOLOGIA – 
	II – CIÊNCIAS ABSTRATAS 
	III - CIÊNCIAS ESPECIALIZADAS 
	IV – CIÊNCIAS COMBINADAS 
	PRIMEIRA PARTE 
	EMMANUEL 
	I 
	CIÊNCIAS FUNDAMENTAIS 

	Emmanuel 
	QUÍMICA 

	Emmanuel 


	SEGUNDA PARTE 
	Emmanuel 
	FILOSOFIA 
	I 
	VIDA 

	APRENDIZADO 
	Emmanuel 


	EXPERIÊNCIA 
	Emmanuel 
	 


	RELIGIÃO 
	Emmanuel 


	I 
	VELHO TESTAMENTO 
	Emmanuel 
	REVELAÇÃO 




