
 1

 CAMINHO, VERDADE E VIDA 
FRANCISCO CÂNDIDO XAVIER 

DITADO PELO ESPÍRITO EMMANUEL 



 2

ÍNDICE 
 
Interpretação dos Textos Sagrados 
 
CAPÍTULO 1 = O TEMPO 
CAPÍTULO 2 = SEGUE-ME TU 
CAPÍTULO 3 = EXAMINA-TE 
CAPÍTULO 4 = TRABALHO 
CAPÍTULO 5 = BASES 
CAPÍTULO 6 = ESFORÇO E ORAÇÃO 
CAPÍTULO 7 = TUDO NOVO 
CAPÍTULO 8 = JESUS VEIO 
CAPÍTULO 9 = REUNIÕES CRISTÃS 
CAPÍTULO 10 = MEDIUNIDADE 
CAPÍTULO 11 = CONFORTO 
CAPÍTULO 12 = EDUCAÇÃO NO LAR 
CAPÍTULO 13 = QUE É A CARNE? 
CAPÍTULO 14 = EM TI MESMO 
CAPÍTULO 15 = CONVERSÃO 
CAPÍTULO 16 = ENDIREITAI OS CAMINHOS 
CAPÍTULO 17 = POR CRISTO 
CAPÍTULO 18 = PURIFICAÇÃO ÍNTIMA 
CAPÍTULO 19 = NA PROPAGANDA 
CAPÍTULO 20 = O COMPANHEIRO 
CAPÍTULO 21 = CAMINHOS RETOS 
CAPÍTULO 22 = QUE BUSCAIS? 
CAPÍTULO 23 = VIVER PELA FÉ 
CAPÍTULO 24 = O TESOURO ENFERRUJADO 
CAPÍTULO 25 = TENDE CALMA 
CAPÍTULO 26 = PADECER 
CAPÍTULO 27 = NEGÓCIOS 
CAPÍTULO 28 = ESCRITORES 
CAPÍTULO 29 = CONTENTAR-SE 
CAPÍTULO 30 = O MUNDO E O MAL 
CAPÍTULO 31 = COISAS MÍNIMAS 
CAPÍTULO 32 = NUVENS 
CAPÍTULO 33 = RECAPITULAÇÕES 
CAPÍTULO 34 = COMER E BEBER 
CAPÍTULO 35 = SEMEADURA 
CAPÍTULO 36 = HERESIAS 
CAPÍTULO 37 = HONRAS VÃS 
CAPÍTULO 38 = PREGAÇÕES 
CAPÍTULO 39 = ENTRA E COOPERA 
CAPÍTULO 40 = TEMPO DE CONFIANÇA 
CAPÍTULO 41 = A REGRA ÁUREA 
CAPÍTULO 42 = GLÓRIA AO BEM 
CAPÍTULO 43 = CONSULTAS 
CAPÍTULO 44 = O CEGO DE JERICÓ 
CAPÍTULO 45 = CONVERSAR 
CAPÍTULO 46 = QUEM ÉS? 



 3

CAPÍTULO 47 = A GRANDE PERGUNTA 
CAPÍTULO 48 = GUARDAI-VOS 
CAPÍTULO 49 = SABER E FAZER 
CAPÍTULO 50 = CONTA DE SI 
CAPÍTULO 51 = MENINOS ESPIRITUAIS 
CAPÍTULO 52 = DONS 
CAPÍTULO 53 = PAZ 
CAPÍTULO 54 = A VIDEIRA 
CAPÍTULO 55 = AS VARAS DA VIDEIRA 
CAPÍTULO 56 = LUCROS 
CAPÍTULO 57 = DINHEIRO 
CAPÍTULO 58 = GANHAR 
CAPÍTULO 59 = OS AMADOS 
CAPÍTULO 60 = PRÁTICA DO BEM 
CAPÍTULO 61 = MINISTÉRIOS 
CAPÍTULO 62 = PARENTELA 
CAPÍTULO 63 = QUEM SOIS? 
CAPÍTULO 64 = O TESOURO MAIOR 
CAPÍTULO 65 = PEDIR 
CAPÍTULO 66 = COMO PEDES? 
CAPÍTULO 67 = OS VIVOS DO ALÉM 
CAPÍTULO 68 = ALÉM-TÚMULO 
CAPÍTULO 69 = COMUNICAÇOES 
CAPÍTULO 70 = PODERES OCULTOS 
CAPÍTULO 71 = PARA TESTEMUNHAR 
CAPÍTULO 72 = TRANSITORIEDADE 
CAPÍTULO 73 = OPORTUNIDADE 
CAPÍTULO 74 = MÃOS LIMPAS 
CAPÍTULO 75 = NA CASA DE CÉSAR 
CAPÍTULO 76 = EDIFICAÇÕES 
CAPÍTULO 77 = CONVÉM REFLETIR 
CAPÍTULO 78 = VERDADES E FANTASIAS 
CAPÍTULO 79 = A CADA UM 
CAPÍTULO 80 = OPINIÕES 
CAPÍTULO 81 = ORDENAÇÕES HUMANAS 
CAPÍTULO 82 = MADEIROS SECOS 
CAPÍTULO 83 = AFLIÇÕES 
CAPÍTULO 84 = LEVANTEMO-NOS 
CAPÍTULO 85 = TESTEMUNHO 
CAPÍTULO 86 = JESUS E OS AMIGOS 
CAPÍTULO 87 = POR QUE DORMIS? 
CAPÍTULO 88 = VELAR COM JESUS 
CAPÍTULO 89 = O FRACASSO DE PEDRO 
CAPÍTULO 90 = ENSEJO AO BEM 
CAPÍTULO 91 = CAMPO DE SANGUE 
CAPÍTULO 92 = MADALENA 
CAPÍTULO 93 = ALEGRIA CRISTÃ 
CAPÍTULO 94 = AO SALVAR-NOS 
CAPÍTULO 95 = O AMIGO OCULTO 
CAPÍTULO 96 = A COROA 



 4

CAPÍTULO 97 = AMAS O BASTANTE? 
CAPÍTULO 98 = CAPAS 
CAPÍTULO 99 = PROMETER 
CAPÍTULO 100 = AUXÍLIOS DO INVISÍVEL 
CAPÍTULO 101 = TUDO EM DEUS 
CAPÍTULO 102 = O CRISTÃO E O MUNDO 
CAPÍTULO 103 = ESTIMA DO MUNDO 
CAPÍTULO 104 = A ESPADA SIMBÓLICA 
CAPÍTULO 105 = NEM TODOS 
CAPÍTULO 106 = DAR 
CAPÍTULO 107 = VINDA DO REINO 
CAPÍTULO 108 = REENCARNAÇÃO 
CAPÍTULO 109 = ACHAREMOS SEMPRE 
CAPÍTULO 110 = VIDAS SUCESSIVAS 
CAPÍTULO 111 = ORIENTADORES DO MUNDO 
CAPÍTULO 112 = COMO LÁZARO 
CAPÍTULO 113 = NÃO TE ESQUEÇAS 
CAPÍTULO 114 = AS CARTAS DO CRISTO 
CAPÍTULO 115 = EMBAIXADORES DO CRISTO 
CAPÍTULO 116 = AGIR DE ACORDO 
CAPÍTULO 117 = TERRA PROVEITOSA 
CAPÍTULO 118 = O PARALÍTICO 
CAPÍTULO 119 = GLÓRIA CRISTÃ 
CAPÍTULO 120 = ZELO PRÓPRIO 
CAPÍTULO 121 = ESPINHEIROS 
CAPÍTULO 122 = FRUTOS 
CAPÍTULO 123 = ESPERAR EM CRISTO 
CAPÍTULO 124 = FIRMEZA DE FÉ 
CAPÍTULO 125 = FILHOS E SERVOS 
CAPÍTULO 126 = ÍDOLOS 
CAPÍTULO 127 = ENQUANTO É DIA 
CAPÍTULO 128 = DÁDIVAS ESPIRITUAIS 
CAPÍTULO 129 = ORIGEM DAS TENTAÇÕES 
CAPÍTULO 130 = TRISTEZA 
CAPÍTULO 131 = HOMENS E ANJOS 
CAPÍTULO 132 = SEMPRE ADIANTE 
CAPÍTULO 133 = HEGEMONIA DE JESUS 
CAPÍTULO 134 = BASTA POUCO 
CAPÍTULO 135 = O OURO INTRANSFERÍVEL 
CAPÍTULO 136 = COISAS TERRESTRES E CELESTIAIS 
CAPÍTULO 137 = O BANQUETE DOS PUBLICANOS 
CAPÍTULO 138 = PRETENSÕES 
CAPÍTULO 139 = POR AMOR 
CAPÍTULO 140 = PARA OS MONTES 
CAPÍTULO 141 = PIOR PARA ELES 
CAPÍTULO 142 = UM SÓ SENHOR 
CAPÍTULO 143 = LEGIÃO DO MAL 
CAPÍTULO 144 = QUE TEMOS COM O CRISTO? 
CAPÍTULO 145 = DOUTRINAÇÕES 
CAPÍTULO 146 = NO TRATO COM O INVISÍVEL 



 5

CAPÍTULO 147 = UM DESAFIO 
CAPÍTULO 148 = CUIDADO DE SI 
CAPÍTULO 149 = PROPRIEDADE 
CAPÍTULO 150 = AGUILHÕES 
CAPÍTULO 151 = MOCIDADE 
CAPÍTULO 152 = CIÊNCIA E AMOR 
CAPÍTULO 153 = PASSES 
CAPÍTULO 154 = RENUNCIAR 
CAPÍTULO 155 = ENTRE OS CRISTÃO 
CAPÍTULO 156 = INTUIÇÃO 
CAPÍTULO 157 = FAZE ISSO E VIVERÁS 
CAPÍTULO 158 = BATISMO 
CAPÍTULO 159 = A QUEM SEGUES? 
CAPÍTULO 160 = O VARÃO DA MACEDÔNIA 
CAPÍTULO 161 = APROVEITEMOS 
CAPÍTULO 162 = ESPEREMOS 
CAPÍTULO 163 = NÃO CRER 
CAPÍTULO 164 = NÃO PERTURBEIS 
CAPÍTULO 165 = BENS EXTERNOS 
CAPÍTULO 166 = POSSES DEFINITIVAS 
CAPÍTULO 167 = NA ORAÇÃO 
CAPÍTULO 168 = NA MEDITAÇÃO 
CAPÍTULO 169 = NO QUADRO REAL 
CAPÍTULO 170 = DOMÍNIO ESPIRITUAL 
CAPÍTULO 171 = PALAVRAS DE MÃE 
CAPÍTULO 172 = LÁGRIMAS 
CAPÍTULO 173 = ZELO DO BEM 
CAPÍTULO 174 = PÃO DE CADA DIA 
CAPÍTULO 175 = COOPERAÇÃO 
CAPÍTULO 176 = LIÇÃO VIVA 
CAPÍTULO 177 = OPINIÕES CONVENCIONAIS 
CAPÍTULO 178 = A PORTA DIVINA 
CAPÍTULO 179 = O NOVO MANDAMENTO 
CAPÍTULO 180 = FAÇAMOS NOSSA LUZ 



 6

Interpretação dos Textos Sagrados 
 
       “Sabendo primeiramente isto: que nenhuma profecia da Escritura é de 
particular interpretação.” — (2ª EPÍSTOLA A PEDRO, capítulo 1, versículo 20.) 
 

Jesus é o Caminho, a Verdade e a Vida. Sua luz imperecível brilha sobre os 
milênios terrestres, como o Verbo do princípio, penetrando o mundo, há quase 
vinte séculos. 

Lutas sanguinárias, guerras de extermínio, calamidades sociais não lhe 
modificaram um til nas palavras que se atualizam, cada vez mais, com a 
evolução multiforme da Terra. Tempestades de sangue e lágrimas nada mais 
fizeram que avivar-lhes a grandeza. Entretanto, sempre tardios no 
aproveitamento das oportunidades preciosas, muitas vezes, no curso das 
existências renovadas, temos desprezado o Caminho, indiferentes ante os 
patrimônios da Verdade e da Vida. 

O Senhor, contudo, nunca nos deixou desamparadoS. 
Cada dia, reforma os títulos de tolerância para com as nossas dívidas; todavia, 
é de nosso próprio interesse levantar o padrão da vontade, estabelecer 
disciplinas para uso pessoal e reeducar a nós mesmos, ao contacto do Mestre 
Divino. Ele é o Amigo Generoso, mas tantas vezes lhe olvidamos o conselho 
que somos suscetíveis de atingir obscuras zonas de adiamento indefinível de 
nossa iluminação interior para a vida eterna. 

No propósito de valorizar o ensejo de serviço, organizamos este humilde 
trabalho interpretativo (1), sem qualquer pretensão a exegese. 

Concatenamos apenas modesto conjunto de páginas soltas destinadas a 
meditações comuns. 

Muitos amigos estranhar-nos-ão talvez a atitude, isolando versículos e 
conferindo-lhes cor independente do capítulo evangélico a que pertencem. Em 
certas passagens, extraimos daí somente frases pequeninas, proporcionando-
lhes fisionomia especial e, em determinadas circunstâncias, as nossas 
considerações desvaliosas parecem contrariar as disposições do capítulo em 
que se inspiram. 

Assim procedemos, porém, ponderando que, num colar de pérolas, cada 
qual tem valor específico e que, no imenso conjunto de ensinamentos da Boa 
Nova, cada conceito do Cristo ou de seus colaboradores diretos adapta-se a 
determinada situação do Espírito, nas estradas da vida. A lição do Mestre, além 
disso, não constitui tão-somente um impositivo para os misteres da adoração. 
O Evangelho não se reduz a breviário para o genuflexório. É roteiro 
imprescindível para a legislação e administração, para o serviço e para a 
obediência. O Cristo não estabelece linhas divisórias entre o templo e a oficina. 
Toda a Terra é seu altar de oração e seu campo de trabalho, ao mesmo tempo. 
Por louvá-lo nas igrejas e menoscabá-lo nas ruas é que temos naufragado mil 
vezes, por nossa própria culpa. Todos os lugares, portanto, podem ser 
consagrados ao serviço divino. 
 
(1) Algumas destas páginas, já publicadas na imprensa espiritista cristã, foram 
por nós revistas e simplificadas para maior clareza de interpretação. — Nota de 
Emmanuel. 

 
Muitos discípulos, nas várias escolas cristãs, entregaram-se a perquirições 



 7

teológicas, transformando os ensinos do Senhor em relíquia morta dos altares 
de pedra; no entanto, espera o Cristo venhamos todos a converter-lhe o 
evangelho de Amor e Sabedoria em companheiro da prece, em livro escolar no 
aprendizado de cada dia, em fonte inspiradora de nossas mais humildes ações 
no trabalho comum e em código de boas maneiras no intercâmbio fraternal. 

Embora esclareça nossos singelos objetivos, noto, antecipadamente, ampla 
perplexidade nesse ou naquele grupo de crentes. 

Que fazer? Temos imensas distâncias a vencer no Caminho, para adquirir a 
Verdade e a Vida na significação integral. 

Compreendemos o respeito devido ao Cristo, mas, pela própria 
exemplificação do Mestre, sabemos que o labor do aprendiz fiel constitui-se de 
adoração e trabalho, de oração e esforço próprio. 

Quanto ao mais, consola-nos reconhecer que os Textos Sagrados são 
dádivas do Pai a todos os seus filhos e, por isso mesmo, aqui nos reportamos 
às palavras sábias de Simão Pedro: “Sabendo primeiramente isto: que 
nenhuma profecia da Escritura é de particular inter pretação.” 
 

EMMANUEL 
 

Pedro Leopoldo, 2 de setembro de 1948. 



 8

1 
O TEMPO 

 
       “Aquele que faz caso do dia, patrão Senhor o faz.” — Paulo. 
(ROMANOS, capítulo 14, versículo 6.) 
 

A maioria dos homens não percebe ainda os valores infinitos do tempo. 
Existem efetivamente os que abusam dessa concessão divina. Julgam que 

a riqueza dos benefícios lhes é devida por Deus. 
Seria justo, entretanto, interrogá-los quanto ao motivo de semelhante 

presunção. 
Constituindo a Criação Universal patrimônio comum, é razoável que todos 

gozem as possibilidades da vida; contudo, de modo geral, a criatura não medita 
na harmonia das circunstâncias que se ajustam na Terra, em favor de seu 
aperfeiçoamento espiritual. 

É lógico que todo homem conte com o tempo, mas, se esse tempo estiver 
sem luz, sem equilíbrio, sem saúde, sem trabalho? 

Não obstante a oportunidade da indagação, importa considerar que muito 
raros são aqueles que valorizam o dia, multiplicando-se em toda parte as 
fileiras dos que procuram aniquilá-lo de qualquer forma. 

A velha expressão popular “matar o tempo” reflete a inconsciência vulgar, 
nesse sentido. 

Nos mais obscuros recantos da Terra, há criaturas exterminando 
possibilidades sagradas. No entanto, um dia de paz, harmonia e iluminação, é 
muito importante para o concurso humano, na execução das leis divinas. 

Os interesses imediatistas do mundo clamam que o “tempo é dinheiro”, 
para, em seguida, recomeçarem todas as obras incompletas na esteira das 
reencarnações... Os homens, por isso mesmo, fazem e desfazem, constroem e 
destroem, aprendem levianamente e recapitulam com dificuldade, na conquista 
da experiência. 

Em quase todos os setores de evolução terrestre, vemos o abuso da 
oportunidade complicando os caminhos da vida; entretanto, desde muitos 
séculos, o apóstolo nos afirma que o tempo deve ser do Senhor. 



 9

2 
SEGUE-ME TU 

 
       “Disse-lhe Jesus: Se eu quero que ele fique até que eu venha, que te 
importa a ti? Segue-me tu.” — (JOÃO, capítulo 21, versículo 22.) 
 

Nas comunidades de trabalho cristão, muitas vezes observamos 
companheiros altamente preocupados com a tarefa conferida a outros irmãos 
de luta. 

É justo examinar, entretanto, como se elevaria o mundo se cada homem 
cuidasse de sua parte, nos deveres comuns, com perfeição e sinceridade. 

Algum de nossos amigos foi convocado para obrigações diferentes? 
Confortemo-lo com a legítima compreensão. 
As vezes, surge um deles, modificado ao nosso olhar. Há cooperadores 

que o acusam. Muitos o consideram portador de perigosas tentações. 
Movimentam-se comentários e julgamentos à pressa. 

Quem penetrará, porém, o campo das causas? Estaríamos na elevada 
condição daquele que pode analisar um acontecimento, através de todos os 
ângulos? Talvez o que pareça queda ou defecção pode constituir novas 
resoluções de Jesus, relativamente à redenção do amigo que parece agora 
distante. 

O Bom Pastor permanece vigilante. Prometeu que das ovelhas que o Pai 
lhe confiou nenhuma se perderá. 

Convém, desse modo, atendermos com perfeição aos deveres que nos 
foram deferidos. Cada qual necessita conhecer as obrigações que lhe são 
próprias. 

Nesse padrão de conhecimento e atitude, há sempre muito trabalho nobre 
a realizar. 

Se um irmão parece desviado aos teus olhos mortais, faze o possível por 
ouvir as palavras de Jesus ao pescador de Cafarnaum: “Que te importa a ti? 
Segue-me tu.” 

User
Pencil

User
Arrow

User
HighLight

User
Note
PARADA

Edited by Foxit Reader
Copyright(C) by Foxit Software Company,2005-2008
For Evaluation Only.




 10

3 
EXAMINA-TE 

 
       “Nada faças por contenda ou por vanglória, mas por humildade.” -  
Paulo. (FILIPENSES, capítulo 2, versículo 3.) 
 

O serviço de Jesus é infinito. Na sua órbita, há lugar para todas as 
criaturas e para todas as idéias sadias em sua expressão substancial. 

Se, na ordem divina, cada árvore produz segundo a sua espécie, no 
trabalho cristão, cada discípulo contribuirá conforme sua posição evolutiva. 

A experiência humana não é uma estação de prazer. O homem permanece 
em função de aprendizado e, nessa tarefa, é razoável que saiba valorizar a 
oportunidade de aprender, facilitando o mesmo ensejo aos semelhantes. 

O apóstolo Paulo compreendeu essa verdade, afirmando que nada 
deveremos fazer por espírito de contenda e vanglória, mas, sim, por ato de 
humildade. 

Quando praticares alguma ação que ultrapasse o quadro das obrigações 
diárias, examina os móveis que a determinaram. Se resultou do desejo injusto 
de supremacia, se obedeceu somente à disputa desnecessária, cuida de teu 
coração para que o caminho te seja menos ingrato. Mas se atendeste ao dever, 
ainda que hajas sido interpretado como rigorista e exigente, incompreensivo e 
infiel, recebe as observações indébitas e passa adiante. 

Continua trabalhando em teu ministério, recordando que, por servir aos 
outros, com humildade, sem contendas e vanglórias, Jesus foi tido por 
imprudente e rebelde, traidor da lei e inimigo do povo, recebendo com a cruz a 
coroa gloriosa. 



 11

4 
TRABALHO 

 
“E Jesus lhes respondeu: Meu Pai obra até agora, e eu trabalho 

também.” — (João, capítulo 5, versículo 17.) 
 

Em todos os recantos, observamos criaturas queixosas e insatisfeitas. 
Quase todas pedem socorro. Raras amam o esforço que lhes foi conferido. 

A maioria revolta-se contra o gênero de seu trabalho. 
Os que varrem as ruas querem ser comerciantes; OS trabalhadores do 

campo prefeririam a existência na cidade. 
O problema, contudo, não é de gênero de tarefa, mas o de compreensão 

da oportunidade recebida. 
De modo geral, as queixas, nesse sentido, são filhas da preguiça 

inconsciente. É o desejo ingênito de conservar o que é inútil e ruinoso, das 
quedas no pretérito obscuro. 
       Mas Jesus veio arrancar-nos da “morte no erro”. 
       Trouxe-nos a bênção do trabalho, que é o movimento incessante da vida. 
       Para que saibamos honrar nosso esforço, referiu-se ao Pai que não cessa 
de servir em sua obra eterna de amor e sabedoria e à sua tarefa própria, cheia 
de imperecível dedicação à Humanidade. 
       Quando te sentires cansado, lembra-te de que Jesus está trabalhando. 
Começamos ontem nosso humilde labor e o Mestre se esforça por nós, desde 
quando? 



 12

5 
BASES 

 
       “Disse-lhe Pedro: Nunca me lavarás os pés. Respondeu-lhe Jesus: Se 
eu não te lavar, não tens parte comigo.” — (JOÃO, capítulo 13, versículo 
8.) 
 
       É natural vejamos, antes de tudo, na resolução do Mestre, ao lavar os pés 
dos discípulos, uma demonstração sublime de humildade santificante. 
       Primeiramente, é justo examinarmos a interpretação intelectual, 
adiantando, porém, a análise mais profunda de seus atos divinos. É que, pela 
mensagem permanente do Evangelho, o Cristo continua lavando os pés de 
todos os seguidores sinceros de sua doutrina de amor e perdão. 
       O homem costuma viver desinteressado de todas as suas obrigações 
superiores, muitas vezes aplaudindo o crime e a inconsciência. Todavia, ao 
contacto de Jesus e de seus ensinamentos sublimes, sente que pisará sobre 
novas bases, enquanto que suas apreciações fundamentais da existência são 
muito diversas. 

Alguém proporciona leveza aos seus pés espirituais para que marche de 
modo diferente nas sendas evolutivas. 

Tudo se renova e a criatura compreende que não fora essa intervenção 
maravilhosa e não poderia participar do banquete da vida real. 

Então, como o apóstolo de Cafarnaum, experimenta novas 
responsabilidades no caminho e, desejando corresponder à expectativa divina, 
roga a Jesus lhe lave, não somente os pés, mas também as mãos e a cabeça. 



 13

6 
ESFORÇO E ORAÇÃO 

 
“E, despedida a multidão, subiu ao monte a fim de orar, à parte. E, 

chegada já a tarde, estava ali só.” — (MATEUS, capítulo 14, versículo 23.) 
 

De vez em quando, surgem grupos religiosos que preconizam o absoluto 
retiro das lutas humanas para os serviços da oração. 

Nesse particular, entretanto, o Mestre é sempre a fonte dos ensinamentos 
vivos. O trabalho e a prece são duas características de sua atividade divina. 

Jesus nunca se encerrou a distância das criaturas, com o fim de 
permanecer em contemplação absoluta dos quadros divinos que lhe 
iluminavam o coração, mas também cultivou a prece em sua altura celestial. 

Despedida a multidão, terminado o esforço diário, estabelecia a pausa 
necessária para meditar, à parte, comungando com o Pai, na oração solitária e 
sublime. 

Se alguém permanece na Terra, é com o objetivo de alcançar um ponto 
mais alto, nas expressões evolutivas, pelo trabalho que foi convocado a fazer. 
E, pela oração, o homem recebe de Deus o auxílio indispensável à santificação 
da tarefa. 

Esforço e prece completam-se no todo da atividade espiritual. 
A criatura que apenas trabalhasse, sem método e sem descanso, acabaria 

desesperada, em horrível secura do coração; aquela que apenas se 
mantivesse genuflexa, estaria ameaçada de sucumbir pela paralisia e 
ociosidade. 

A oração ilumina o trabalho, e a ação é como um livro de luz na vida 
espiritualizada. 

Cuida de teus deveres porque para isso permaneces no mundo, mas 
nunca te esqueças desse monte, localizado em teus sentimentos mais nobres, 
a fim de orares “à parte”, recordando o Senhor. 



 14

7 
TUDO NOVO 

 
       “Assim é que, se alguém está. em Cristo, nova criatura é: as coisas 
velhas já passaram; eis que tudo se fez novo.” — Paulo. (2ª EPÍSTOLA 
AOS CORÍNTIOS, capítulo 5, versículo 17.) 
 

É muito comum observarmos crentes inquietos, utilizando recursos 
sagrados da oração para que se perpetuem situações injustificáveis tão-só por-
que envolvem certas vantagens imediatas para suas preocupações egoísticas. 

Semelhante atitude mental constitui resolução muito grave. 
Cristo ensinou a paciência e a tolerância, mas nunca determinou que seus 

discípulos estabelecessem acordo com os erros que infelicitam o mundo. Em 
face dessa decisão, foi à cruz e legou o último testemunho de não-violência, 
mas também de não-acomodação com as trevas em que se compraz a maioria 
das criaturas. 

Não se engane o crente acerca do caminho que lhe compete. 
Em Cristo tudo deve ser renovado, O passado delituoso estará morto, as 

situações de dúvida terão chegado ao fim, as velhas cogitações do homem car-
nal darão lugar a vida nova em espírito, onde tudo signifique sadia 
reconstrução para o futuro eterno. 

É contra-senso valer-se do nome de Jesus para tentar a continuação de 
antigos erros. 

Quando notarmos a presença de um crente de boa palavra, mas sem o 
íntimo renovado, dirigindo-se ao Mestre como um prisioneiro carregado de 
cadeias, estejamos certos de que esse irmão pode estar à porta do Cristo, pela 
sinceridade das intenções; no entanto, não conseguiu, ainda, a penetração no 
santuário de seu amor. 



 15

8 
JESUS VEIO 

 
       “Mas aniquilou-se a si mesmo, tomando a forma de servo, fazendo-se 
semelhante aos homens.” — Paulo. (FILIPENSES, capítulo 2, versículo 7.) 
 

Muitos discípulos falam de extremas dificuldades por estabelecer boas 
obras nos serviços de confraternização evangélica, alegando o estado infeliz 
de ignorância em que se compraz imensa percentagem de criaturas da Terra. 

Entretanto, tais reclamações não são justas. 
Para executar sua divina missão de amor, Jesus não contou com a 

colaboração imediata de Espíritos aperfeiçoados e compreensivos e, sim, 
“aniquilou-se a si mesmo, tomando a forma de servo, fazendo-se semelhante 
aos homens”. 

Não podíamos ir ter com o Salvador, em sua posição sublime; todavia, o 
Mestre veio até nós, apagando temporariamente a sua auréola de luz, de ma-
neira a beneficiar-nos sem traços de sensacionalismo. 

O exemplo de Jesus, nesse particular, representa lição demasiado 
profunda. 

Ninguém alegue conquistas intelectuais ou sentimentais como razão para 
desentendimento com os irmãos da Terra. 

Homem algum dos que passaram pelo orbe alcançou as culminâncias do 
Cristo. No entanto, vemo-lo à mesa dos pecadores, dirigindo-se fraternalmente 
a meretrizes, ministrando seu derradeiro testemunho entre ladrões. 

Se teu próximo não pode alçar-se ao plano espiritual em que te encontras, 
podes ir ao encontro dele, para o bom serviço da fraternidade e da iluminação, 
sem aparatos que lhe ofendam a inferioridade. 

Recorda a demonstração do Mestre Divino. 
Para vir a nós, aniquilou a si próprio, ingressando no mundo como filho 

sem berço e ausentando-se do trabalho glorioso, como servo crucificado. 



 16

9 
REUNIÕES CRISTÃS 

 
       “Chegada, pois, a tarde daquele dia, o primeiro da semana, e cerradas 
as portas da casa onde os discípulos, com medo dos judeus, se tinham 
ajuntado, chegou Jesus e pôs-se no meio deles e disse-lhes: Paz seja 
convoscO.” (JOÃO, capítulo 20, versículo 19.) 
 

Desde o dia da ressurreição gloriosa do Cristo, a Humanidade terrena foi 
considerada digna das relações com a espiritualidade. 

O Deuteronômio proibira terminantemente o intercâmbio com os que 
houvessem partido pelas portas da sepultura, em vista da necessidade de 
afastar a mente humana de cogitações prematuras. Entretanto, Jesus, assim 
como suavizara a antiga lei da justiça inflexível com o perdão de um amor sem 
limites, aliviou as determinações de Moisés, vindo ao encontro dos discípulos 
saudosos. 

Cerradas as portas, para que as vibrações tumultuosas dos adversários 
gratuitos não perturbassem o coração dos que anelavam o convívio divino, eis 
que surge o Mestre muito amado, dilatando as esperanças de todos na vida 
eterna. Desde essa hora inolvidável, estava instituído o movimento de troca, 
entre o mundo visível e o invisível. A família cristã, em seus vários 
departamentos, jamais passaria sem o doce alimento de suas reuniões 
carinhosas e íntimas. Desde então, os discípulos se reuniriam, tanto nos 
cenáculos de Jerusalém, como nas catacumbas de Roma. E, nos tempos 
modernos, a essência mais profunda dessas assembléias é sempre a mesma, 
seja nas igrejas católicas, nos templos protestantes ou nos centros espíritas. 

O objetivo é um só: procurar a influenciação dos planos superiores, com a 
diferença de que, nos ambientes espiritistas, a alma pode saciar-se, com mais 
abundância, em vôos mais altos, por se conservar afastada de certos prejuízos 
do dogmatismo e do sacerdócio organizado. 



 17

10 
MEDIUNIDADE 

 
       “E nos últimos dias acontecerá, diz o Senhor, que do meu Espírito 
derramarei sobre toda carne; os vossos filhos e as vossas filhas profe-
tizarão, vossos mancebos terão visões e os vossos velhos sonharão 
sonhos.” — (ATOS, capítulo 2, versículo 17.) 
 

No dia de Pentecostes, Jerusalém estava repleta de forasteiros. Filhos da 
Mesopotâmía, da Frígia, da Líbia, do Egito, cretenses, árabes, partos e 
romanos se aglomeravam na praça extensa, quando os discípulos humildes do 
Nazareno anunciaram a Boa Nova, atendendo a cada grupo da multidão em 
seu idioma particular. 

Uma onda de surpresa e de alegria invadiu o espírito geral. 
Não faltaram os cépticos, no divino concerto, atribuindo à loucura e à 

embriaguez a revelação observada. Simão Pedro destaca-se e esclarece que 
se trata da luz prometida pelos céus à escuridão da carne. 

Desde esse dia, as claridades do Pentecostes jorraram sobre o mundo, 
incessantemente. 

Até aí, os discípulos eram frágeis e indecisos, mas, dessa hora em diante, 
quebram as influências do meio, curam os doentes, levantam o espírito dos 
infortunados, falam aos reis da Terra em nome do Senhor. 

O poder de Jesus se lhes comunicara às energias reduzidas. 
Estabelecera-se a era da mediunidade, alicerce de todas as realizações do 

Cristianismo, através dos séculos. 
Contra o seu influxo, trabalham, até hoje, os prejuízos morais que 

avassalam os caminhos do homem, mas é sobre a mediunidade, gloriosa luz 
dos céus oferecida às criaturas, no Pentecostes, que se edificam as 
construções espirituais de todas as comunidades sinceras da Doutrina do 
Cristo e é ainda ela que, dilatada dos apóstolos ao círculo de todos os homens, 
ressurge no Espiritismo cristão, como a alma imortal do Cristianismo redivivo. 



 18

11 
CONFORTO 

 
       “Se alguém me serve, siga-me.” — Jesus. (JOÃO, capítulo 12, 
versículo 26.) 
 

Freqüentemente, as organizações religiosas e mormente as espiritistas, na 
atualidade, estão repletas de pessoas ansiosas por um conforto. 

De fato, a elevada Doutrina dos Espíritos é a divina expressão do 
Consolador Prometido. Em suas atividades resplendem caminhos novos para o 
pensamento humano, cheios de profundas consolações para os dias mais 
duros. 

No entanto, é imprescindível ponderar que não será justo querer alguém 
confortar-se, sem se dar ao trabalho necessário... 

Muitos pedem amparo aos mensageiros do plano invisível; mas como 
recebê-lo, se chegaram ao cúmulo de abandonar-se ao sabor da ventania 
impetuosa que sopra, de rijo, nos resvaladouros dos caminhos? 

Conforto espiritual não é como o pão do mundo, que passa, 
mecanicamente, de mão em mão, para saciar a fome do corpo, mas, sim, como 
o Sol, que é o mesmo para todos, penetrando, porém, somente nos lugares 
onde não se haja feito um reduto fechado para as sombras. 

Os discípulos de Jesus podem referir-se às suas necessidades de 
conforto. Isso é natural. Todavia, antes disso, necessitam saber se estão 
servindo ao Mestre e seguindo-o. O Cristo nunca faltou às suas promessas. 
Seu reino divino se ergue sobre consolações imortais; mas, para atingi-lo, faz-
se necessário seguir-lhe os passos e ninguém ignora qual foi o caminho de 
Jesus, nas pedras deste mundo. 



 19

12 
EDUCAÇÃO NO LAR 

 
       “Vós fazeis o que também vistes junto de vosso pai.” — Jesus. 
(JOÃO, capítulo 8, versículo 38.) 
 

Preconiza-se na atualidade do mundo uma educação pela liberdade plena 
dos instintos do homem, olvidando-se, pouco a pouco, os antigos 
ensinamentos quanto à formação do caráter no lar; a coletividade, porém, cedo 
ou tarde, será compelida a reajustar seus propósitos. 

Os pais humanos têm de ser os primeiros mentores da criatura. De sua 
missão amorosa, decorre a organização do ambiente justo. Meios corrompidos 
significam maus pais entre os que, a peso de longos sacrifícios, conseguem 
manter, na invigilância coletiva, a segurança possível contra a desordem 
ameaçadora. A tarefa doméstica nunca será uma válvula para gozos 
improdutivos, porque constitui trabalho e cooperação com Deus. O homem ou 
a mulher que desejam ao mesmo tempo ser pais e gozadores da vida terrestre, 
estão cegos e terminarão seus loucos esforços, espiritualmente falando, na 
vala comum da inutilidade. 

Debalde se improvisarão sociólogos para substituir a educação no lar por 
sucedâneos abstrusos que envenenam a alma. Só um espírito que haja com-
preendido a paternidade de Deus, acima de tudo, consegue escapar à lei pela 
qual os filhos sempre imitarão os pais, ainda quando estes sejam perversos. 

Ouçamos a palavra do Cristo e, se tendes filhos na Terra, guardai a 
declaração do Mestre, como advertência. 



 20

13 
QUE É A CARNE? 

 
       “Se vivemos em Espírito, andemos também em Espírito.” — Paulo. 
(GÁLATAS, capítulo 5, versículo 25.) 
 

Quase sempre, quando se fala de espiritualidade, apresentam-se muitas 
pessoas que se queixam das exigências da carne. 

É verdade que os apóstolos muitas vezes falaram de concupiscências da 
carne, de seus criminosos impulsos e nocivos desejos. Nós mesmos, 
freqüentemente, nos sentimos na necessidade de aproveitar o símbolo para 
tornar mais acessíveis as lições do Evangelho. O próprio Mestre figurou que o 
espírito, como elemento divino, é forte, mas que a carne, como expressão 
humana, é fraca. 

Entretanto, que é a carne? 
Cada personalidade espiritual tem o seu corpo fluídico e ainda não 

percebestes, porventura, que a carne é um composto de fluídos condensados? 
Naturalmente, esses fluídos, em se reunindo, obedecerão aos imperativos da 
existência terrestre, no que designais por lei de hereditariedade; mas, esse 
conjunto é passivo e não determina por si. Podemos figurá-lo como casa 
terrestre, dentro da qual o espírito é dirigente, habitação essa que tomará as 
características boas ou más de seu possuidor. 

Quando falamos em pecados da carne, podemos traduzir a expressão por 
faltas devidas à condição inferior do homem espiritual sobre o planeta. 

Os desejos aviltantes, os impulsos deprimentes, a ingratidão, a má-fé, o 
traço do traidor, nunca foram da carne. 

É preciso se instale no homem a compreensão de sua necessidade de 
autodomínio, acordando-lhe as faculdades de disciplinador e renovador de si 
mesmo, em Jesus-Cristo. 

Um dos maiores absurdos de alguns discípulos é atribuir ao conjunto de 
células passivas, que servem ao homem, a paternidade dos crimes e desvios 
da Terra, quando sabemos que tudo procede do espírito. 



 21

14 
EM TI MESMO 

 
       “Tens fé? Tem-na em ti mesmo, diante de Deus.” — Paulo. 
(ROMANOS, capítulo 14, versículo 22.) 
 

No mecanismo das realizações diárias, não épossível esquecer a criatura 
aquela expressão de confiança em si mesma, e que deve manter na esfera das 
obrigações que tem de cumprir à face de Deus. 

Os que vivem na certeza das promessas divinas são os que guardam a fé 
no poder relativo que lhes foi confiado e, aumentando-o pelo próprio esforço, 
prosseguem nas edificações definitivas, com vistas à eternidade. 

Os que, no entanto, permanecem desalentados quanto às suas 
possibilidades, esperando em promessas humanas, dão a idéia de fragmentos 
de cortiça, sem finalidade própria, ao sabor das águas, sem roteiro e sem 
ancoradouro. 

Naturalmente, ninguém poderá viver na Terra sem confiar em alguém de 
seu círculo mais próximo; mas, a afeição, o laço amigo, o calor das dedicações 
elevadas não podem excluir a confiança em si mesmo, diante do Criador. 

Na esfera de cada criatura, Deus pode tudo; não dispensa, porém, a 
cooperação, a vontade e a confiança do filho para realizar. Um pai que fizesse, 
mecanicamente, o quadro de felicidades dos seus descendentes, exterminaria, 
em cada um, as faculdades mais brilhantes. 

Por que te manterás indeciso, se o Senhor te conferiu este ou aquele 
trabalho justo? Faze-o retamente, porque se Deus tem confiança em ti para 
alguma coisa, deves confiar em ti mesmo, diante dEle. 



 22

15 
CONVERSÃO 

 
       “E tu, quando te converteres, confirma teus irmãos.” — Jesus. 
(LUCAS, capítulo 22, versículo 32.) 
 

Não é tão fácil a conversão do homem, quanto afirmam os portadores de 
convicções apressadas. 

Muitos dizem “eu creio”, mas poucos podem declarar “estou transformado”. 
As palavras do Mestre a Simão Pedro são muito simbólicas. Jesus proferiu-

as, na véspera do Calvário, na hora grave da última reunião com os discípulos. 
Recomendava ao pescador de Cafarnaum confirmasse os irmãos na fé, 
quando se convertesse. 

Acresce notar que Pedro sempre foi o seu mais ativo companheiro de 
apostolado. O Mestre preferia sempre a sua casa singela para exercer o divino 
ministério do amor. Durante três anos sucessivos, Simão presenciou 
acontecimentos assombrosos. Viu leprosos limpos, cegos que voltavam a ver, 
loucos que recuperavam a razão; deslumbrara-se com a visão do Messias 
transfigurado no labor, assistira à saída de Lázaro da escuridão do sepulcro, e, 
no entanto, ainda não estava convertido. 

Seriam necessários os trabalhos imensos de Jerusalém, os sacrifícios 
pessoais, as lutas enormes consigo mesmo, para que pudesse converter-se ao 
Evangelho e dar testemunho do Cristo aos seus irmãos. 

Não será por se maravilhar tua alma, ante as revelações espirituais, que 
estarás convertido e transformado para Jesus. Simão Pedro presenciou essas 
revelações com o próprio Messias e custou muito a obter esses títulos. 
Trabalhemos, portanto, por nos convertermos. Somente nessas condições, 
estaremos habilitados para o testemunho. 



 23

16 
ENDIREITAI OS CAMINHOS 

 
“Endireitai o caminho do Senhor, como disse o profeta Isaías.” — João 

Batista. (JOÃO, capítulo 1, versículo 23.) 
 

A exortação do Precursor permanece no ar, convocando os homens de 
boa-vontade à regeneração das estradas comuns. 

Em todos os tempos, observamos criaturas que se candidatam à fé, que 
anseiam pelos benefícios do Cristo. Clamam pela sua paz, pela presença 
divina e, por vezes, após transformarem os melhores sentimentos em 
inquietação injusta, acabam desanimadas e vencidas. 

Onde está Jesus que não lhes veio ao encontro dos rogos sucessivos? em 
que esfera longínqua permanecerá o Senhor, distante de suas amarguras? 
Não compreendem que, através de mensageiros generosos do seu amor, o 
Cristo se encontra, em cada dia, ao lado de todos os discípulos sinceros. 

Falta-lhes dedicação ao bem de si mesmos. Correm ao encalço do Mestre 
Divino, desatentos ao conselho de João: “endireitai os caminhos”. 

Para que alguém sinta a influência santificadora do Cristo, é preciso 
retificar a estrada em que tem vivido. Muitos choram em veredas do crime, 
lamentam-se nos resvaladouros do erro sistemático, invocam o céu sem o 
desapego às paixões avassaladoras do campo material. Em tais condições, 
não é justo dirigir-se a alma ao Salvador, que aceitou a humilhação e a cruz 
sem queixas de qualquer natureza. 

Se queres que Jesus venha santificar as tuas atividades, endireita os 
caminhos da existência, regenera os teus impulsos. Desfaze as sombras que te 
rodeiam e senti-Lo-ás, ao teu lado, com a sua bênção. 



 24

17 
POR CRISTO 

 
       “E se te fez algum dano, ou te deve alguma coisa, põe isso à minha 
conta.” — Paulo. (FILIMON, capítulo 1, versículo 18.) 
 

Enviando Onésimo a Filêmon, Paulo, nas suas expressões inspiradas e 
felizes, recomendava ao amigo lançasse ao seu débito quanto lhe era devido 
pelo portador. 

Afeiçoemos a exortação às nossas necessidades próprias. 
Em cada novo dia de luta, passamos a ser maiores devedores do Cristo. 
Se tudo nos corre dificilmente, é de Jesus que nos chegam as providências 

justas. Se tudo se desenvolve retamente, é por seu amor que utilizamos as 
dádivas da vida e é, em seu nome, que distribuímos esperanças e 
consolações. 

Estamos empenhados à sua inesgotável misericórdia. 
Somos dEle e nessa circunstância reside nosso título mais alto. 
Por que, então, o pessimismo e o desespero, quando a calúnia ou a 

ingratidão nos ataquem de rijo, trazendo-nos a possibilidade de mais vasta as-
censão? Se estamos totalmente empenhados ao amor infinito do Mestre, não 
será razoável compreendermos pelo menos alguma particularidade de nossa 
dívida imensa, dispondo-nos a aceitar pequenina parcela de sofrimento, em 
memória de seu nome, junto de nossos irmãos da Terra, que são seus 
tutelados igualmente? 

Devemos refletir que quando falamos em paz, em felicidade, em vida 
superior, agimos no campo da confiança, prometendo por conta do Cristo, 
porqüanto só Ele tem para dar em abundância. 

Em vista disso, caso sintas que alguém se converteu em devedor de tua 
alma, não te entregues a preocupações inúteis, porque o Cristo é também teu 
credor e deves colocar os danos do caminho em sua conta divina, passando 
adiante. 



 25

18 
PURIFICAÇÃO ÍNTIMA 

 
       “Alimpai as mãos, pecadores; e, vós de duplo ânimo, purificai os co-
rações.” — (TIAGO, capítulo 4, versículo 8.) 
 

Cada homem tem a vida exterior, conhecida e analisada pelos que o 
rodeiam, e a vida íntima da qual somente ele próprio poderá fornecer o teste-
munho. 

O mundo interior é a fonte de todos os princípios bons ou maus e todas as 
expressões exteriores guardam aí os seus fundamentos. 

Em regra geral, todos somos portadores de graves deficiências íntimas, 
necessitadas de retificação. 

Mas o trabalho de purificar não é tão simples quanto parece. 
Será muito fácil ao homem confessar a aceitação de verdades religiosas, 

operar a adesão verbal a ideologias edificantes... Outra coisa, porém, é realizar 
a obra da elevação de si mesmo, valendo-se da auto-disciplina, da 
compreensão fraternal e do espírito de sacrifício. 

O apóstolo Tiago entendia perfeitamente a gravidade do assunto e 
aconselhava aos discípulos alimpassem as mãos, isto é, retificassem as 
atividades do plano exterior, renovassem suas ações ao olhar de todos, 
apelando para que se efetuasse, igualmente, a purificação do sentimento, no 
recinto sagrado da consciência, apenas conhecido pelo aprendiz, na soledade 
indevassável de seus pensamentos. O companheiro valoroso do Cristo, 
contudo, não se esqueceu de afirmar que isso é trabalho para os de duplo 
ânimo, porque semelhante renovação jamais se fará tão-somente à custa de 
palavras brilhantes. 



 26

19 
NA PROPAGANDA 

 
       “E dir-vos-ão: Ei-lo aqui, ou, ei-lo ali; não vades, nem os sigais.” — 
Jesus. (LUCAS, capítulo 17, versículo 23.) 
 

As exortações do Mestre aos discípulos são muito precisas para 
provocarem qualquer incerteza ou indecisão. 

Quando tantas expressões sectárias requisitam o Cristo para os seus 
desmandos intelectuais, é justo que os aprendizes novos, na luz do 
Consolador, meditem a elevada significação deste versículo de Lucas. 

Na propaganda genuinamente cristã não basta dizer onde está o Senhor. 
Indispensável é mostrá-lo na própria exemplificação. 

Muitos percorrem templos e altares, procurando Jesus. 
Mudar de crença religiosa pode ser modificação de caminho, mas pode ser 

também continuidade de perturbação. 
Torna-se necessário encontrar o Cristo no santuário interior. 
Cristianizar a vida não é imprimir-lhe novas feições exteriores. É reformá-la 

para o bem no âmbito particular. 
Os que afirmam apenas na forma verbal que o Mestre se encontra aqui ou 

ali, arcam com profundas responsabilidades. A preocupação de proselitismo 
ésempre perigosa para os que se seduzem com as belezas sonoras da palavra 
sem exemplos edificantes. 

O discípulo sincero sabe que dizer é fácil, mas que é difícil revelar os 
propósitos do Senhor na existência própria. É imprescindível fazer o bem, 
antes de ensiná-lo a outrem, porque Jesus recomendou ninguém seguisse os 
pregoeiros que somente dissessem onde se poderia encontrar o Filho de Deus. 



 27

20 
O COMPANHEIRO 

 
       “Não devias tu igualmente ter compaixão do teu companheiro, como 
eu também tive misericórdia de ti?” — Jesus. (MATEUS, capítulo 18, 
versículo 33.) 
 

Em qualquer parte, não pode o homem agir, isoladamente, em se tratando 
da obra de Deus, que se aperfeiçoa em todos os lugares. 

O Pai estabeleceu a cooperação como princípio dos mais nobres, no 
centro das leis que regem a vida. 

No recanto mais humilde, encontrarás um companheiro de esforço. 
Em casa, ele pode chamar-se “pai” ou “filho”; no caminho, pode 

denominar-se “amigo” ou “camarada de ideal”. 
No fundo, há um só Pai que é Deus e uma grande família que se compõe 

de irmãos. 
Se o Eterno encaminhou ao teu ambiente um companheiro menos 

desejável, tem compaixão e ensina sempre. 
Eleva os que te rodeiam. 
Santifica os laços que Jesus promoveu a bem de tua alma e de todos os 

que te cercam. 
Se a tarefa apresenta obstáculos, lembra-te das inúmeras vezes em que o 

Cristo já aplicou misericórdia ao teu espírito. Isso atenua as sombras do 
coração. 

Observa em cada companheiro de luta ou do dia uma bênção e uma 
oportunidade de atender ao programa divino, acerca de tua existência. 

Há dificuldades e percalços, incompreensões e desentendimentos? Usa a 
misericórdia que Jesus já usou contigo, dando-te nova ocasião de santificar e 
de aprender. 



 28

21 
CAMINHOS RETOS 

 
“E ele lhes disse: Lançai a rede para a banda direita do barco e 

achareis.” — (JOÃO, capítulo 21, versículo 6.) 
 

A vida deveria constituir, por parte de todos nós, rigorosa observância dos 
sagrados interesses de Deus. 

Freqüentemente, porém, a criatura busca sobrepor-se aos desígnios 
divinos. 

Estabelece-se, então, o desequilíbrio, porque ninguém enganará a Divina 
Lei. E o homem sofre, compulsoriamente, na tarefa de reparação. 

Alguns companheiros desesperam-se no bom combate pela perfeição 
própria e lançam-se num verdadeiro inferno de sombras interiores. Queixam-se 
do destino, acusam a sabedoria criadora, gesticulam nos abismos da maldade, 
esquecendo o capricho e a imprevidência que os fizeram cair. 

Jesus, no entanto, há quase vinte séculos, exclamou: 
“Lançai a rede para a banda direita do barco e achareis.” 
Figuradamente, o espírito humano é um “pescador” dos valores evolutivos, 

na escola regeneradora da Terra. A posição de cada qual é o “barco”. Em cada 
novo dia, o homem se levanta com a sua “rede” de interesses. Estaremos 
lançando a nossa “rede” para a “banda direita”? 

Fundam-se nossos pensamentos e atos sobre a verdadeira justiça? 
Convém consultar a vida interior, em esforço diário, porque o Cristo, nesse 

ensinamento, recomendava, de modo geral, aos seus discípulos: “Dedicai 
vossa atenção aos caminhos retos e achareis o necessário.” 



 29

22 
QUE BUSCAIS? 

 
       “E Jesus, voltando-se e vendo que eles o seguiam, disse-lhes: Que 
buscais?” — (JOÃO, capítulo 1, versículo 38.) 
 

A vida em si é conjunto divino de experiências. 
Cada existência isolada oferece ao homem o proveito de novos 

conhecimentos. A aquisição de valores religiosos, entretanto, é a mais 
importante de todas, em virtude de constituir o movimento de iluminação 
definitiva da alma para Deus. 

Os homens, contudo, estendem a esse departamento divino a sua viciação 
de sentimentos, no jogo inferior dos interesses egoísticos. 

Os templos de pedra estão cheios de promessas injustificáveis e de votos 
absurdos. 

Muitos devotos entendem encontrar na Divina Providência uma força 
subornável, eivada de privilégios e preferências. Outros se socorrem do plano 
espiritual com o propósito de solucionar problemas mesquinhos. 

Esquecem-se de que o Cristo ensinou e exemplificou. 
A cruz do Calvário é símbolo vivo. 
Quem deseja a liberdade precisa obedecer aos desígnios supremos. Sem 

a compreensão de Jesus, no campo íntimo, associada aos atos de cada dia, a 
alma será sempre a prisioneira de inferiores preocupações. 

Ninguém olvide a verdade de que o Cristo se encontra no umbral de todos 
os templos religiosos do mundo, perguntando, com interesse, aos que entram: 
“Que buscais?” 



 30

23 
VIVER PELA FÉ 

 
       “Mas o justo viverá pela fé.” — Paulo. (ROMANOS, capítulo 1, 
versículo 17.) 
 

Na epístola aos romanos, Paulo afirma que o justo viverá pela fé. 
Não poucos aprendizes interpretaram errada-mente a assertiva. 

Supuseram que viver pela fé seria executar rigorosamente as cerimônias 
exteriores dos cultos religiosos. 

Freqüentar os templos, harmonizar-se com os sacerdotes, respeitar a 
simbologia sectária, indicariam a presença do homem justo. Mas nem sempre 
vemos o bom ritualista aliado ao bom homem. E, antes de tudo, é necessário 
ser criatura de Deus, em todas as circunstâncias da existência. 

Paulo de Tarso queria dizer que o justo será sempre fiel, viverá de modo 
invariável, na verdadeira fidelidade ao Pai que está nos céus. 

Os dias são ridentes e tranqüilos? tenhamos boa memória e não 
desdenhemos a moderação. 

São escuros e tristes? confiemos em Deus, sem cuja permissão a 
tempestade não desabaria. Veio o abandono do mundo? o Pai jamais nos 
abandona. Chegaram as enfermidades, os desenganos, a ingratidão e a 
morte? eles são todos bons amigos, por trazerem até nós a oportunidade de 
sermos justos, de vivermos pela fé, segundo as disposições sagradas do Cris-
tianismo. 



 31

24 
O TESOURO ENFERRUJADO 

 
       “O vosso ouro e a vossa prata se enferrujaram.” — (TIAGO, capítulo 
5, versículo 3.) 
 

Os sentimentos do homem, nas suas próprias idéias apaixonadas, se 
dirigidos para o bem, produziriam sempre, em conseqüência, os mais subs-
tanciosos frutos para a obra de Deus. Em quase toda parte, porém, 
desenvolvem-se ao contrário, impedindo a concretização dos propósitos 
divinos, com respeito à redenção das criaturas. 

De modo geral, vemos o amor interpretado tão-somente à conta de 
emoção transitória dos sentidos materiais, a beneficência produzindo 
perturbação entre dezenas de pessoas para atender a três ou quatro doentes, 
a fé organizando guerras sectárias, o zelo sagrado da existência criando 
egoísmo fulminante. Aqui, o perdão fala de dificuldades para expressar-se; ali, 
a humildade pede a admiração dos outros. 

Todos os sentimentos que nos foram conferidos por Deus são sagrados. 
Constituem o ouro e a prata de nossa herança, mas como assevera o apóstolo, 
deixamos que as dádivas se enferrujassem, no transcurso do tempo. 

Faz-se necessário trabalhemos, afanosamente, por eliminar a “ferrugem” 
que nos atacou os tesouros do espírito. Para isso, é indispensável 
compreendamos no Evangelho a história da renúncia perfeita e do perdão sem 
obstáculos, a fim de que estejamos caminhando, verdadeiramente, ao encontro 
do Cristo. 



 32

25 
TENDE CALMA 

 
       “E disse Jesus: Mandai assentar os homens.” — (JOÃO, capítulo 6, 
versículo 10.) 
 

Esta passagem do Evangelho de João é das mais significativas. Verifica-se 
quando a multidão de quase cinco mil pessoas tem necessidade de pão, no 
isolamento da natureza. 

Os discípulos estão preocupados. 
Filipe afirma que duzentos dinheiros não bastarão para atender à 

dificuldade imprevista. 
André conduz ao Mestre um jovem que trazia consigo cinco pães de 

cevada e dois peixes. 
Todos discutem. 
Jesus, entretanto, recebe a migalha sem descrer de sua preciosa 

significação e manda que todos se assentem, pede que haja ordem, que se 
faça harmonia. E distribuí o recurso com todos, maravilhosamente. 

A grandeza da lição é profunda. 
Os homens esfomeados de paz reclamam a assistência do Cristo. Falam 

nEle, suplicam-lhe socorro, aguardam-lhe as manifestações. Não conseguem, 
todavia, estabelecer a ordem em si mesmos, para a recepção dos recursos 
celestes. Misturam Jesus com as suas imprecações, suas ansiedades loucas e 
seus desejos criminosos. Naturalmente se desesperam, cada vez mais 
desorientados, porqüanto não querem ouvir o convite à calma, não se 
assentam para que se faça a ordem, persistindo em manter o próprio 
desequilíbrio. 



 33

26 
PADECER 

 
       “Nada temas das coisas que hás de padecer.” — (APOCALIPSE, 
capítulo 2, versículo 10.) 
 

Uma das maiores preocupações do Cristo foi alijar os fantasmas do medo 
das estradas dos discípulos. 

A aquisição da fé não constitui fenômeno comum nas sendas da vida. 
Traduz confiança plena. 

Afinal, que significará “padecer”? 
O sofrimento de muitos homens, na essência, émuito semelhante ao do 

menino que perdeu seus brinquedos. 
Numerosas criaturas sentem-se eminentemente sofredoras, por não lhes 

ser possível a prática do mal; revoltam-se outras porque Deus não lhes 
atendeu aos caprichos perniciosos. 

A fim de prestar a devida cooperação ao Evangelho, é justo nos 
incorporemos à caravana fiel que se pôs a caminho do encontro com Jesus, 
compreendendo que o amigo leal é o que não procura contender e está sempre 
disposto à execução das boas tarefas. 

Participar do espírito de serviço evangélico épartilhar das decisões do 
Mestre, cumprindo os desígnios divinos do Pai que está nos Céus. 

Não temamos, pois, o que possamos vir a sofrer. 
Deus é o Pai magnânimo e justo. Um pai não distribui padecimentos. Dá 

corrigendas e toda corrigenda aperfeiçoa. 



 34

27 
NEGÓCIOS 

 
       “E ele lhes disse: Por que me procuráveis? não sabíeis que me con-
vém tratar dos negócios de meu Pai?“ — (LUCAS, capítulo 2, versículo 
49.) 
 

O homem do mundo está sempre preocupado pelos negócios referentes 
aos seus interesses efêmeros. 

Alguns passam a existência inteira observando a cotação das bolsas. 
Absorvem-se outros no estudo dos mercados. 

Os países têm negócios internos e externos. Nos serviços que lhes dizem 
respeito, utilizam-se maravilhosas atividades da inteligência. Entretanto, apesar 
de sua feição respeitável, quando legítimas, todos esses movimentos são 
precários e transitórios. As bolsas mais fortes sofrerão crises; o comércio do 
mundo é versátil e, por vezes, ingrato. 

São muito raros os homens que se consagram aos seus interesses 
eternos. Freqüentemente, lembram-se disso, muito tarde, quando o corpo 
permanece a morrer. Só então, quebram o esquecimento fatal. 

No entanto, a criatura humana deveria entender na iluminação de si 
mesma o melhor negócio da Terra, porqüanto semelhante operação representa 
o interesse da Providência Divina, a nosso respeito. 

Deus permitiu as transações no planeta, para que aprendamos a 
fraternidade nas expressões da troca, deixou que se processassem os 
negócios terrenos, de modo a ensinar-nos, através deles, qual o maior de 
todos. Eis por que o Mestre nos fala claramente, nas anotações de Lucas: — 
“Não sabíeis que me convém tratar dos negócios de meu Pai?” 



 35

28 
ESCRITORES 

 
       “Guardai-vos dos escribas que gostam de andar com vestes compri-
das.” — Jesus. (MARCOS, capítulo 12, versículo 38.)  

 
As letras do mundo sempre estiveram cheias de “escribas que gostam de 

andar com vestes com-pridas”. 
Jesus referia-se não só aos intelectuais ambiciosos, mas também aos 

escritores excêntricos que, a pretexto de novidade, envenenam os espíritos 
com as suas concepções doentias, oriundas da excessiva preocupação de 
originalidade. 

É preciso fugir aos que matam a vida simples. 
O tóxico intelectual costuma arruinar numerosas existências. 
Há livros cuja função útil é a de manter aceso o archote da vigilância nas 

almas de caráter solidificado nos ideais mais nobres da vida. Ainda agora, 
quando atravessamos tempos perturbados e difíceis para o homem, o mercado 
de idéias apresenta-se repleto de artigos deteriorados, pedindo a intervenção 
dos postos de “higiene espiritual”. 

Podereis alimentar o corpo com substâncias apodrecidas? 
Vossa alma, igualmente, não poderá nutrir-se de ideais inferiores, na base 

da irreligião, do desrespeito, da desordem, da indisciplina. 
Observai os modelos de decadência intelectual e refleti com sinceridade na 

paz que desejais íntima-mente, Isso constituirá um auxílio forte, em favor da 
extinção dos desvios da inteligência. 



 36

29 
CONTENTAR-SE 

 
“Não digo isto como por necessidade, porque já aprendi a contentar-

me com o que tenho.” — Paulo. (FILIPENSES, capítulo 4, versículo 11.) 
 

A vertigem da posse avassala a maioria das criaturas na Terra. 
A vida simples, condição da felicidade relativa que o planeta pode oferecer, 

foi esquecida pela generalidade dos homens. Esmagadora percentagem das 
súplicas terrestres não consegue avançar além do seu acanhado âmbito de 
origem. 

Pedem-se a Deus absurdos estranhos. Raras pessoas se contentam com o 
material recebido para a solução de suas necessidades, raríssimas pedem 
apenas o “pão de cada dia”, como símbolo das aquisições indispensáveis. 

O homem incoerente não procura saber se possui o menos para a vida 
eterna, porque está sempre ansioso pelo mais nas possibilidades transitórias. 
Geralmente, permanece absorvido pelos interesses perecíveis, insaciado, 
inquieto, sob o tormento angustioso da desmedida ambição. Na corrida louca 
para o imediatismo, esquece a oportunidade que lhe pertence, abandona o 
material que lhe foi concedido para a evolução própria e atira-se a aventuras de 
conseqüências imprevisíveis, em face do seu futuro infinito. 

Se já compreendes tuas responsabilidades com o Cristo, examina a 
essência de teus desejos mais íntimos. Lembra-te de que Paulo de Tarso, o 
apóstolo chamado por Jesus para a disseminação da verdade divina, entre os 
homens, foi obrigado a aprender a contentar-se com o que possuía, 
penetrando o caminho de disciplinas acerbas. 

Estarás, acaso, esperando que alguém realize semelhante aprendizado por 
ti? 



 37

30 
O MUNDO E O MAL 

 
       “Não peço que os tires do mundo, mas que os livres do mal.” —
Jesus. (JOÃO, capítulo 17, versículo 15.) 
 

Nos centros religiosos, há sempre grande número de pessoas 
preocupadas com a idéia da morte. Muitos companheiros não crêem na paz, 
nem no amor, senão em planos diferentes da Terra. A maioria aguarda 
situações imaginárias e injustificáveis para quem nunca levou em linha de 
conta o esforço próprio. 

O anseio de morrer para ser feliz é enfermidade do espírito. 
Orando ao Pai pelos discípulos, Jesus rogou para que não fossem 

retirados do mundo, e, sim, libertos do mal. 
O mal, portanto, não é essencialmente do mundo, mas das criaturas que o 

habitam. 
A Terra, em si, sempre foi boa. De sua lama brotam lírios de delicado 

aroma, sua natureza maternal é repositório de maravilhosos milagres que se 
repetem todos os dias. 

De nada vale partirmos do planeta, quando nossos males não foram 
exterminados convenientemente. Em tais circunstâncias, assemelhamo-nos 
aos portadores humanos das chamadas moléstias incuráveis. Podemos trocar 
de residência; todavia, a mudança é quase nada se as feridas nos 
acompanham. Faz-se preciso, pois, embelezar o mundo e aprimorá-lo, com-
batendo o mal que está em nós. 



 38

31 
COISAS MÍNIMAS 

 
       “Pois se nem ainda podeis fazer as coisas mínimas, por que estais 
ansiosos pelas outras?” — Jesus. (LUCAS, capítulo 12, versículo 26.) 
 

Pouca gente conhece a importância da boa execução das coisas mínimas. 
Há homens que, com falsa superioridade, zombam das tarefas humildes, 

como se não fossem imprescindíveis ao êxito dos trabalhos de maior 
envergadura. Um sábio não pode esquecer-se de que, um dia, necessitou 
aprender com as letras simples do alfabeto. 

Além disso, nenhuma obra é perfeita se as particularidades não foram 
devidamente consideradas e compreendidas. 

De modo geral, o homem está sempre fascinado pelas situações de grande 
evidência, pelos destinos dramáticos e empolgantes. 

Destacar-se, entretanto, exige muitos cuidados. Os espinhos também se 
destacam, as pedras salientam-se na estrada comum. 

Convém, desse modo, atender às coisas mínimas da senda que Deus nos 
reservou, para que a nossa ação se fixe com real proveito à vida. 

A sinfonia estará perturbada se faltou uma nota, o poema é obscuro 
quando se omite um verso. 

Estejamos zelosos pelas coisas pequeninas. São parte integrante e 
inalienável dos grandes feitos. Compreendendo a importância disso, o Mestre 
nos interroga no Evangelho de Lucas: “Pois se nem podeis ainda fazer as 
coisas mínimas, por que estais ansiosos pelas outras?” 



 39

32 
NUVENS 

 
       “E saiu da nuvem uma voz que dizia: Este é o meu amado Filho, a ele 
ouvi.” — (LUCAS, capítulo 9, versículo 35.) 
 

O homem, quase sempre, tem a mente absorvida na contemplação das 
nuvens que lhe surgem no horizonte. São nuvens de contrariedades, de 
projetos frustrados, de esperanças desfeitas. 

Por vezes, desespera-se envenenando as fontes da própria vida. 
Desejaria, invariavelmente, um céu azul a distância, um Sol brilhante no dia e 
luminosas estrelas que lhe embelezassem a noite. 

No entanto, aparece a nuvem e a perplexidade o toma, de súbito. 
Conta-nos o Evangelho a formosa história de uma nuvem. 
Encontravam-se os discípulos deslumbrados com a visão de Jesus 

transfigurado, tendo junto de si Moisés e Elias, aureolados de intensa luz. 
Eis, porém, que uma grande sombra comparece. Não mais distinguem o 

maravilhoso quadro. 
Todavia, do manto de névoa espessa, clama a voz poderosa da revelação 

divina: “Este é o meu amado Filho, a ele ouvi!” 
Manifestava-se a palavra do Céu, na sombra temporária. 
A existência terrestre, efetivamente, impõe angústias inquietantes e 

aflições amargosas. É conveniente, contudo, que as criaturas guardem 
serenidade e confiança, nos momentos difíceis. 

As penas e os dissabores da luta planetária contêm esclarecimentos 
profundos, lições ocultas, apelos grandiosos. A voz sábia e amorosa de Deus 
fala sempre através deles. 



 40

33 
RECAPITULAÇÕES 

 
       “Porque amavam mais a glória dos homens do que a glória de Deus.” 
— (JOÃO, capítulo 12, versículo 43.) 
 

Os séculos parecem reviver com seus resplendores e decadências. 
Fornece o mundo a impressão dum campo onde as cenas se repetem 

constantemente. 
Tudo instável. 
A força e o direito caminham com alternativas de domínio. Multidões 

esclarecidas regressam a novas alucinações. O espírito humano, a seu turno, 
considerado insuladamente, demonstra recapitular as más experiências, após 
alcançar o bom conhecimento. 

Como esclarecer a anomalia? A situação é estranhável porque, no fundo, 
todo homem tem sede de paz e fome de estabilidade. Importa reconhecer, 
porém, que, no curso dos milênios, as criaturas humanas, em múltiplas 
existências, têm amado mais a glória terrena que a glória de Deus. 

Inúmeros homens se presumem redimidos com a meditação criteriosa do 
crepúsculo, mas... e o dia que já se foi? Na justiça misericordiosa de suas de-
cisões, Jesus concede ao trabalhador hesitante uma oportunidade nova, O dia 
volta. Refunde-se a existência. Todavia, que aproveita ao operário valer-se tão-
somente dos bens eternos, no crepúsculo cheio de sombras? 

Alguém lhe perguntará: que fizeste da manhã clara, do Sol ardente, dos 
instrumentos que te dei? Apenas a essa altura reconhece a necessidade de 
gloriar-se no Todo-Poderoso. E homens e povos continuarão desfazendo a 
obra falsa para recomeçar o esforço outra vez. 



 41

34 
COMER E BEBER 

 
       “Então, começareis a dizer: Temos comido e bebido na tua presença 
e tens ensinado nas nossas ruas.” — Jesus. (LUCAS, capítulo 13, 
versículo 26.) 
 

O versículo de Lucas, aqui anotado, refere-se ao pai de família que cerrou 
a porta aos filhos ingratos. 

O quadro reflete a situação dos religiosos de todos os matizes que apenas 
falaram, em demasia, reportando-se ao nome de Jesus. No dia da análise 
minuciosa, quando a morte abre, de novo, a porta espiritual, eis que dirão 
haver “comido e bebido” na presença do Mestre, cujos ensinamentos 
conheceram e disseminaram nas ruas. 

Comeram e beberam apenas. Aproveitaram-se dos recursos 
egoisticamente. Comeram e acreditaram com a fé intelectual. Beberam e 
transmitiram o que haviam aprendido de outrem. 

Assimilar a lição na existência própria não lhes interessava a mente in-
constante. 

Conheceram o Mestre, é verdade, mas não o revelaram em seus 
corações. Também Jesus conhecia Deus; no entanto, não se limitou a afirmar a 
realidade dessas relações. Viveu o amor ao Pai, junto dos homens. Ensinando 
a verdade, entregou-se à redenção humana, sem cogitar de recompensa. 
Entendeu as criaturas antes que essas o entendessem, concedeu-nos supremo 
favor com a sua vinda, deu-se em holocausto para que aprendêssemos a 
ciência do bem. 

Não bastará crer intelectualmente em Jesus. Énecessário aplicá-lo a nós 
próprios. 

O homem deve cultivar a meditação no círculo dos problemas que o 
preocupam cada dia. Os irracionais também comem e bebem. Contudo, os 
filhos das nações nascem na Terra para uma vida mais alta. 



 42

35 
SEMEADURA 

 
       “Mas, tendo sido semeado, cresce.” — Jesus. (MARCOS, capítulo 4, 
versículo 32.) 
 

É razoável que todos os homens procurem compreender a substância dos 
atos que praticam nas atividades diárias. Ainda que estejam obedecendo a 
certos regulamentos do mundo, que os compelem a determinadas atitudes, é 
imprescindível examinar a qualidade de sua contribuição pessoal no 
mecanismo das circunstâncias, porqüanto é da lei de Deus que toda 
semeadura se desenvolva. 

O bem semeia a vida, o mal semeia a morte. O primeiro é o movimento 
evolutivo na escala ascensional para a Divindade, o segundo é a estagnação. 

Muitos Espíritos, de corpo em corpo, permanecem na Terra com as 
mesmas recapitulações durante milênios. A semeadura prejudicial 
condicionoU-os à chamada “morte no pecado”. 

Atravessam os dias, resgatando débitos escabrosos e caindo de novo pela 
renovação da sementeira indesejável. A existência deles constitui largo círculo 
vicioso, porque o mal os enraiza ao solo ardente e árido das paixõeS ingratas. 

Somente o bem pode conferir o galardão da liberdade suprema, 
representando a chave única suscetível de abrir as portas sagradas do Infinito 
à alma ansiosa. 

Haja, pois, suficiente cuidado em nós, cada dia, porqüanto o bem ou o mal, 
tendo sido semeados, crescerão junto de nós, de conformidade com as leis que 
regem a vida. 



 43

36 
HERESIAS 

 
       “E até importa que haja entre vós hereSiaS, para que os que são 
sinceros se manifestem entre vós.” — Paulo. (1ª EPÍSTOLA AOS 
CORÍNTIOS, capítulo 11, versículo 19.) 
 

Recebamos os hereges com simpatia, falem livremente os materialiStas, 
ninguém se insurja contra os que duvidam, que os descrentes possuam 
tribUnaiS e vozes. 

Isso é justo. 
Paulo de Tarso escreveu este versículo sob profunda inspiração. 
Os que condenam OS desesperados da sorte não ajuizam sobre o amor 

divino, com a necessária compreensão. Que dizer-Se do pai que amaldiçoa O 
filho por haver regressado a casa enfermo e sem esperança? 

Quem não consegue crer em Deus está doente. Nessa condição, a palavra 
dos desesperados é sincera, por partir de almas vazias, em gritos de socorro, 
por mais dissimulados que esses gritos pareçam, sob a capa brilhante dos 
conceitos filosóficos ou científicos do mundo. Ainda que os infelizes dessa 
ordem nos ataquem, seus esforços inúteis redundam a benefício de todos, 
possibilitando a seleção dos valores legítimos na obra iniciada. 

Quanto à suposta necessidade de ministrarmos fé aos negadores, 
esqueçamos a presunção de satisfazê-los, guardando conosco a certeza de 
que Deus tem muito a dar-lhes. Recebamo-los como irmãos e estejamos 
convictos de que o Pai fará o resto. 



 44

37 
HONRAS VÃS 

 
       “Em vão, porém, me honram, ensinando doutrinas que são manda-
mentos de homens.” — Jesus. (MARCOS, capítulo 7, versículo 7.) 
 

A atualidade do Cristianismo oferece-nos lições profundas, relativamente à 
declaração acima mencionada. 

Ninguém duvida do sopro cristão que anima a civilização do Ocidente. 
Cumpre notar, contudo, que a essência cristã, em seus institutos, não passou 
de sopro, sem renovações substanciais, porque, logo após o ministério divino 
do Mestre, vieram os homens e lavraram ordenações e decretos na presunção 
de honrar o Cristo, semeando, em verdade, separatismo 
e destruição. 
       Os últimos séculos estão cheios de figuras notáveis de reis, de religiosos e 
políticos que se afirmaram defensores do Cristianismo e apóstolos de suas 
luzes. 

Todos eles escreveram ou ensinaram em nome de Jesus. 
Os príncipes expediram mandamentos famosos, os clérigos publicaram 

bulas e compêndios, os administradores organizaram leis célebres. No entanto, 
em vão procuraram honrar o Salvador, ensinando doutrinas que são caprichos 
humanos, porqüanto o mundo de agora ainda é campo de batalha das idéias, 
qual no tempo em que o Cristo veio pessoalmente a nós, apenas com a 
diferença de que o Farisaísmo, o Templo, o Sinédrio, o Pretório e a Corte de 
César possuem hoje outros nomes, Importa reconhecer, desse modo, que, 
sobre o esforço de tantos anos, é necessário renovar a compreensão geral e 
servir ao Senhor, não segundo os homens, mas de acordo com os seus 
próprios ensinamentos. 



 45

38 
PREGAÇÕES 

 
“E ele lhes disse: Vamos às aldeias vizinhas para que eu ali também 

pregue; porque para isso vim. — (MARCOS, capítulo 1, versículo 38.) 
 
Neste versículo de Marcos, Jesus declara ter vindo ao mundo para a 

pregação. Todavia, como a significação do conceito tem sido erroneamente in-
terpretada, é razoável recordar que, com semelhante assertiva, o Mestre 
incluía no ato de pregar todos os gestos sacrificiais de sua vida. 

Geralmente, vemos na Terra a missão de ensinar muito desmoralizada. 
A ciência oficial dispõe de cátedras, a política possui tribunas, a religião 

fala de púlpitos. 
Contudo, os que ensinam, com exceções louváveis, quase sempre se 

caracterizam por dois modos diferentes de agir. Exibem certas atitudes quando 
pregam, e adotam outras quando em atividade diária. Daí resulta a perturbação 
geral, porque os ouvintes se sentem à vontade para mudar a “roupa do 
caráter”. 

Toda dissertação moldada no bem é útil. Jesus veio ao mundo para isso, 
pregou a verdade em todos os lugares, fez discursos de renovação, comentou 
a necessidade do amor para a solução de nossos problemas. No entanto, 
misturou palavras e testemunhos vivos, desde a primeira manifestação de seu 
apostolado sublime até a cruz. Por pregação, portanto, o Mestre entendia 
igualmente os sacrifícios da vida. Enviando-nos divino ensinamento, nesse 
sentido, conta-nos o Evangelho que o Mestre vestia uma túnica sem costura na 
hora suprema do Calvário. 



 46

39 
ENTRA E COOPERA 

 
       “E ele, tremendo e atônito, disse: Senhor, que queres que eu faça? 
Respondeu-lhe o Senhor: — Levanta-te e entra na cidade e lá te será dito 
o que te convém fazer.” — (ATOS, capítulo 9, versículo 6.) 
 

Esta particularidade dos Atos dos Apóstolos reveste-se de grande beleza 
para os que desejam compreensão do serviço com o Cristo. 

Se o Mestre aparecera ao rabino apaixonado de Jerusalém, no esplendor 
da luz divina e imortal, se lhe dirigira palavras diretas e inolvidáveis ao coração, 
por que não terminou o esclarecimento, recomendando-lhe, ao invés disso, 
entrar em Damasco, a fim de ouvir o que lhe convinha saber? É que a lei da co-
operação entre os homens é o grande e generoso princípio, através do qual 
Jesus segue, de perto, a Humanidade inteira, pelos canais da inspiração. 

O Mestre ensina os discípulos e consola-os através deles próprios. Quanto 
mais o aprendiz lhe alcança a esfera de influenciação, mais habilitado estará 
para constituir-se em seu instrumento fiel e justo. 

Paulo de Tarso contemplou o Cristo ressuscitado, em sua grandeza 
imperecível, mas foi obrigado a socorrer-se de Ananias para iniciar a tarefa 
redentora que lhe cabia junto dos homens. 

Essa lição deveria ser bem aproveitada pelos companheiros que esperam 
ansiosamente a morte do corpo, suplicando transferência para os mundos su-
periores, tão-somente por haverem ouvido maravilhosas descrições dos 
mensageiros divinos. Meditando o ensinamento, perguntem a si próprios o que 
fariam nas esferas mais altas, se ainda não se apropriaram dos valores 
educativos que a Terra lhes pode oferecer. Mais razoável, pois, se levantem do 
passado e penetrem a luta edificante de cada dia, na Terra, porqüanto, no 
trabalho sincero da cooperação fraternal, receberão de Jesus o esclarecimento 
acerca do que lhes convém fazer. 



 47

40 
TEMPO DE CONFIANÇA 

 
       “E disse-lhes: Onde está a vossa fé?” — (LUCAS, capítulo 8, 
versículo 25.) 
 

A tempestade estabelecera a perturbação no ânimo dos discípulos mais 
fortes. Desorientados, ante a fúria dos elementos, socorrem-se de Jesus, em 
altos brados. 

Atende-os o Mestre, mas pergunta depois: 
— Onde está a vossa fé? 
O quadro sugere ponderações de vasto alcance. A interrogação de Jesus 

indica claramente a necessidade de manutenção da confiança, quando tudo 
parece obscuro e perdido. Em tais circunstâncias, surge a ocasião da fé, no 
tempo que lhe é próprio. 

Se há ensejo para trabalho e descanso, plantio e colheita, revelar-se-á 
igualmente a confiança na hora adequada. 

Ninguém exercitará otimismo, quando todas as situações se conjugam 
para o bem-estar. É difícil demonstrar-se amizade nos momentos felizes. 

Aguardem os discípulos, naturalmente, oportunidades de luta maior, em 
que necessitarão aplicar mais extensa e intensivamente os ensinos do Senhor. 
Sem isso, seria impossível aferir valores. 

Na atualidade dolorosa, inúmeros companheiros invocam a cooperação 
direta do Cristo. E o socorro vem sempre, porque é infinita a misericórdia celes-
tial, mas, vencida a dificuldade, esperem a indagação: 

— Onde está a vossa fé? 
E outros obstáculos sobrevirão, até que o discípulo aprenda a dominar-se, 

a educar-se e a vencer, serenamente, com as lições recebidas. 



 48

41 
A REGRA ÁUREA 

 
       “Amarás o teu próximo como a ti mesmo.” — Jesus. (MATEUS, 
capítulo 22, versículo 39.) 
 

Incontestavelmente, muitos séculos antes da vinda do Cristo já era 
ensinada no mundo a Regra Áurea, trazida por embaixadores de sua sabedoria 
e misericórdia. Importa esclarecer, todavia, que semelhante princípio era 
transmitido com maior ou menor exemplificação de seus expositores. 

Diziam os gregos: “Não façais ao próximo o que não desejais receber 
dele.” 

Afirmavam os persas: “Fazei como quereis que se vos faça.” 
Declaravam os chineses: “O que não desejais para vós, não façais a 

outrem.” 
Recomendavam os egípcios: “Deixai passar aquele que fez aos outros o 

que desejava para si.” 
Doutrinavam os hebreus: “O que não quiserdes para vós, não desejeis 

para o próximo.” 
Insistiam os romanos: “A lei gravada nos corações humanos é amar os 

membros da sociedade como a si mesmo.” 
Na antigüidade, todos os povos receberam a lei de ouro da 

magnanimidade do Cristo. 
Profetas, administradores, juizes e filósofos, porém, procederam como 

instrumentos mais ou menos identificados com a inspiração dos planos mais 
altos da vida. Suas figuras apagaram-se no recinto dos templos iniciáticos ou 
confundiram-se na tela do tempo em vista de seus testemunhos fragmentários. 

Com o Mestre, todavia, a Regra Áurea é a novidade divina, porque Jesus a 
ensinou e exemplificou, não com virtudes parciais, mas em plenitude de tra-
balho, abnegação e amor, à claridade das praças públicas, revelando-se aos 
olhos da Humanidade inteira. 



 49

42 
GLÓRIA AO BEM 

 
       “Glória, porém, e honra e paz a qualquer que obra o bem.” — Paulo 
(ROMANOS, capítulo 2, versículo 10.) 
 

A malícia costuma conduzir o homem a falsas apreciações do bem, 
quando não parta da confissão religiosa a que se dedica, do ambiente de 
trabalho que lhe é próprio, da comunidade familiar em que se integra. 

O egoísmo fá-lo crer que o bem completo só poderia nascer de suas mãos 
ou dos seus. Esse é dos característicos mais inferiores da personalidade. 

O bem flui incessantemente de Deus e Deus é o Pai de todos os homens. 
E é através do homem bom que o Altíssimo trabalha contra o sectarismo que 
lhe transformou os filhos terrestres em combatentes contumazes, de ações 
estéreis e sanguinolentas. 

Por mais que as lições espontâneas do Céu convoquem as criaturas ao 
reconhecimento dessa verdade, continuam os homens em atitudes de ofensiva, 
ameaça e destruição, uns para com os outros. 

O Pai, no entanto, consagrará o bem, onde quer que o bem esteja. 
É indispensável não atentarmos para os indivíduos, mas, sim, observar e 

compreender o bem que o Supremo Senhor nos envia por intermédio deles. 
Que importa o aspecto exterior desse ou daquele homem? que interessam a 
sua nacionalidade, o seu nome, a sua cor? Anotemos a mensagem de que são 
portadores. Se permanecem consagrados ao mal, são dignos do bem que lhes 
possamos fazer, mas se são bons e sinceros, no setor de serviço em que se 
encontram, merecem a paz e a honra de Deus. 



 50

43 
CONSULTAS 

 
       “E na lei nos mandou Moisés que tais mulheres sejam apedrejadas. 
Tu, pois, que dizes?” — (JOÃO, capítulo 8, versículo 5.) 
 

Várias vezes o espírito de má fé cercou o Mestre, com interrogações, 
aguardando determinadas respostas pelas quais o ridicularizasse. A palavra 
dEle, porém, era sempre firme, incontestável, cheia de sabor divino. 

Referimo-nos ao fato para considerar que semelhantes anotações 
convidam o discípulo a consultar sempre a sabedoria, o gesto e o exemplo do 
Mestre. 

Os ensinamentos e atos de Jesus constituem lições espontâneas para 
todas as questões da vida. 

O homem costuma gastar grandes patrimônios financeiros nos inquéritos 
da inteligência. O parecer dos profissionais do direito custa, por vezes, o preço 
de angustioso sacrifício. 

Jesus, porém, fornece opiniões decisivas e profundas, gratuitamente. 
Basta que a alma procure a oração, o equilíbrio e a quietude. O Mestre falar-
lhe-á na Boa Nova da Redenção. 

Freqüentemente, surgem casos inesperados, problemas de solução difícil. 
Não ignora o homem o que os costumes e as tradições mandam resolver, de 
certo modo; no entanto, é indispensável que o aprendiz do Evangelho 
pergunte, no santuário do coração: 

— Tu, porém, Mestre, que me dizes a isto? 
E a resposta não se fará esperar como divina luz no grande silêncio. 



 51

44 
O CEGO DE JERICÓ 

 
       “Dizendo: Que queres que te faça? E ele respondeu: — Senhor, que 
eu veja.” — (LUCAS, capítulo 18, versículo 41.) 
 

O cego de Jericó é das grandes figuras dos ensinamentos evangélicos. 
Informa-nos a narrativa de Lucas que o infeliz andava pelo caminho, 

mendigando... Sentindo a aproximação do Mestre, põe-se a gritar, implorando 
misericórdia. 

Irritam-se os populares, em face de tão insistentes rogativas. Tentam 
impedi-lo, recomendando-lhe calar as solicitações. Jesus, contudo, ouve-lhe a 
súplica, aproxima-se dele e interroga com amor: 

— Que queres que te faça? 
Á frente do magnânimo dispensador dos bens divinos, recebendo liberdade 

tão ampla, o pedinte sincero responde apenas isto: 
— Senhor, que eu veja! 
O propósito desse cego honesto e humilde deveria ser o nosso em todas 

as circunstâncias da vida. 
Mergulhados na carne ou fora dela, somos, às vezes, esse mendigo de 

Jericó, esmolando às margens da estrada comum. Chama-nos a vida, o tra-
balho apela para nós, abençoa-nos a luz do conhecimento, mas 
permanecemos indecisos, sem coragem de marchar para a realização elevada 
que nos compete atingir. E, quando surge a oportunidade de nosso encontro 
espiritual com o Cristo, além de sentirmos que o mundo se volta contra nós, 
induzindo-nos àindiferença, é muito raro sabermos pedir sensatamente. 

Por isso mesmo, é muito valiosa a recordação do pobrezinho mencionado 
no versículo de Lucas, porqüanto não é preciso compareçamos diante do 
Mestre com volumosa bagagem de rogativas. Basta lhe peçamos o dom de ver, 
com a exata compreensão das particularidades do caminho evolutivo. Que o 
Senhor, portanto, nos faça enxergar todos os fenómenos e situações, pessoas 
e coisas, com amor e justiça, e possuiremos o necessário à nossa alegria 
imortal. 



 52

45 
CONVERSAR 

 
       “Não saia da vossa boca nenhuma palavra torpe, mas só a que for 
boa para promover a edificação, para que dê graças aos que a ouvem.” — 
Paulo. (EFÉSIOS, capítulo 4, versículo 29.) 
 

O gosto de conversar retamente e as palestras edificantes caracterizam as 
relações de legítimo amor fraternal. 

As almas que se compreendem, nesse ou naquele setor da atividade 
comum, estimam as conversações afetuosas e sábias, como escrínios vivos de 
Deus, que permutam, entre si, os valores  
mais preciosos. 

A palavra precede todos os movimentos nobres da vida. Tece os ideais do 
amor, estimula a parte divina, desdobra a civilização, organiza famílias e povos. 

Jesus legou o Evangelho ao mundo, conversando. E quantos atingem mais 
elevado plano de manifestação, prezam a palestra amorosa e esclarecedora. 

Pela perda do gosto de conversar com alguém, pode o homem avaliar se 
está caindo ou se o amigo estaciona em desvios inesperados. 

Todavia, além dos que se conservam em posição de superioridade, 
existem aqueles que desfiguram o dom sagrado do verbo, compelindo-o às 
maiores torpezas. São os amantes do ridículo, da zombaria, dos falsos 
costumes. A palavra, porém, é dádiva tão santa que, ainda aí, revela aos 
ouvintes corretos a qualidade do espírito que a insulta e desfigura, colocando-
o, imediatamente, no baixo lugar que lhe compete nos quadros da vida. 

Conversar é possibilidade sublime. Não relaxes, pois, essa concessão do 
Altíssimo, porque pela tua conversação serás conhecido. 



 53

46 
QUEM ÉS? 

 
“Há só um Legislador e um Juiz que pode salvar e destruir. Tu, porém, 

quem és, que julgas a outrem?” — (TIAGO, capítulo 4, versículo 12.) 
 
       Deveria existir, por parte do homem, grande cautela em emitir opiniões 
relativamente à incorreção alheia. 

Um parecer inconsciente ou leviano pode gerar desastres muito maiores 
que o erro dos outros, convertido em objeto de exame. 

Naturalmente existem determinadas responsabilidades que exigem 
observações acuradas e pacientes daqueles a quem foram conferidas. Um 
administrador necessita analisar os elementos de composição humana que lhe 
integram a máquina de serviços. Um magistrado, pago pelas economias do 
povo, é obrigado a examinar os problemas da paz ou da saúde sociais, 
deliberando com serenidade e justiça na defesa do bem coletivo. Entretanto, 
importa compreender que homens, como esses, entendendo a extensão e a 
delicadeza dos seus encargos espirituais, muito sofrem, quando compelidos ao 
serviço de regeneração das peças vivas, desviadas ou enfermiças, en-
caminhadas à sua responsabilidade. 

Na estrada comum, no entanto, verifica-se grande excesso de pessoas 
viciadas na precipitação e na leviandade. 

Cremos seja útil a cada discípulo, quando assediado pelas considerações 
insensatas, lembrar o papel exato que está representando no campo da vida 
presente, interrogando a si próprio, antes de responder às indagações 
tentadoras: “Será este assunto de meu interesse? Quem sou? Estarei, de fato, 
em condições de julgar alguém?” 



 54

47 
A GRANDE PERGUNTA 

 
       “E por que me chamais Senhor, Senhor, e não fazeis o que eu digo?” 
— Jesus. (LUCAS, capítulo 6, versículo 46.) 
 

Em lamentável indiferença, muitas pessoas esperam pela morte do corpo, 
a fim de ouvirem as sublimes palavras do Cristo. 

Não se compreende, porém, o motivo de semelhante propósito. O Mestre 
permanece vivo em seu Evangelho de Amor e Luz. 

É desnecessário aguardar ocasiões solenes para que lhe ouçamos os 
ensinamentos sublimes e claros. 

Muitos aprendizes aproximam-se do trabalho santo, mas desejam 
revelações diretas. Teriam mais fé, asseguram displicentes, se ouvissem o 
Senhor, de modo pessoal, em suas manifestações divinas. Acreditam-se 
merecedores de dádivas celestes e acabam considerando que o serviço do 
Evangelho é grande em demasia para o esforço humano e põem-se à espera 
de milagres imprevistos, sem perceberem que a preguiça sutilmente se lhes 
mistura à vaidade, anulando-lhes as forças. 

Tais companheiros não sabem ouvir o Mestre Divino em seu verbo imortal. 
Ignoram que o serviço deles é aquele a que foram chamados, por mais 
humildes lhes pareçam as atividades a que se ajustam. 

Na qualidade de político ou de varredor, num palácio ou numa choupana, o 
homem da Terra pode fazer o que lhe ensinou Jesus. 

É por isso que a oportuna pergunta do Senhor deveria gravar-se de 
maneira indelével em todos os templos, para que os discípulos, em lhe pronun-
ciando o nome, nunca se esqueçam de atender, sinceramente, às 
recomendações do seu verbo sublime. 



 55

48 
GUARDAI-VOS 

 
       “Estes, porém, dizem mal do que ignoram; e, naquilo que naturalmen-
te conhecem, como animais irracionais se corrompem.” — (JUDAS, 10.) 
 

Em todos os lugares, encontramos pessoas sempre dispostas ao 
comentário desairoso e ingrato relativamente ao que não sabem. Almas 
levianas e inconstantes, não dominam os movimentos da vida, permanecendo 
subjugadas pela própria inconsciência. 

E são essas justamente aquelas que, em suas manifestações instintivas, 
se portam, no que sabem, como irracionais. Sua ação particular costuma cor-
romper os assuntos mais sagrados, insultar as intenções mais generosas e 
ridiculizar os feitos mais nobres. 

Guardai-vos das atitudes dos murmuradores irresponsáveis. 
Concedeu-nos o Cristo a luz do Evangelho, para que nossa análise não 

esteja fria e obscura. 
O conhecimento com Jesus é a claridade transformadora da vida, 

conferindo-nos o dom de entender a mensagem viva de cada ser e a 
significação de cada coisa, no caminho infinito. 

Somente os que ajuízam, acerca da ignorância própria, respeitando o 
domínio das circunstâncias que desconhecem, são capazes de produzir frutos 
de perfeição com as dádivas de Deus que já possuem. 



 56

49 
SABER E FAZER 

 
       “Se sabeis estas coisas, bem-aventurados sois se as fizerdes.” — 
Jesus. (JOÃO, capítulo 13, versículo 17.) 
 

Entre saber e fazer existe singular diferença. Quase todos sabem, poucos 
fazem. Todas as seitas religiosas, de modo geral, somente ensinam o que 
constitui o bem. Todas possuem serventuários, crentes e propagandistas, mas 
os apóstolos de cada uma escasseiam cada vez mais. 

Há sempre vozes habilitadas a indicar os caminhos. É a palavra dos que 
sabem. 

Raras criaturas penetram valorosamente a vereda, muita vez em silêncio, 
abandonadas e incompreendidas. É o esforço supremo dos que fazem. 

Jesus compreendeu a indecisão dos filhos da Terra e, transmitindo-lhes a 
palavra da verdade e da vida, fez a exemplificação máxima, através de 
sacrifícios culminantes. 

A existência de uma teoria elevada envolve a necessidade de experiência e 
trabalho. Se a ação edificante fosse desnecessária, a mais humilde tese do 
bem deixaria de existir por inútil. 

João assinalou a lição do Mestre com sabedoria. Demonstra o versículo 
que somente os que concretizam os ensinamentos do Senhor podem ser bem-
aventurados. Aí reside, no campo do serviço cristão, a diferença entre a cultura 
e a prática, entre saber e fazer. 



 57

50 
CONTA DE SI 

 
       “De maneira que cada um de nós dará conta de si mesmo a Deus.” — 
Paulo. (ROMANOS, capítulo 14, versículo 12.) 
 

É razoável que o homem se consagre à solução de todos os problemas 
alusivos à esfera que o rodeia no mundo; entretanto, é necessário saiba a 
espécie de contas que prestará ao Supremo Senhor, ao termo das obrigações 
que lhe foram cometidas. 

Inquieta-se a maioria das criaturas com o destino dos outros, descuidadas 
de si mesmas. Homens existem que se desesperam pela impossibilidade de 
operar a melhoria de companheiros ou de determinadas institu ições. 

Todavia, a quem pertencerão, de fato, os acervos patrimoniais do mundo? 
A resposta é clara, porque os senhores mais poderosos desprender-se-ão da 
economia planetária, entregando-a a novos operários de Deus para o serviço 
da evolução infinita. 

O argumento, contudo, suscitará certas perguntas dos cérebros menos 
avisados. Se a conta reclamada refere-se ao círculo pessoal, que tem o 
homem a ver pelas contas de sua família, de sua casa, de sua oficina? 
Cumpre-nos, então, esclarecer que os companheiros da intimidade doméstica, 
a posse do lar, as finalidades do agrupamento em que se trabalha, pertencem 
ao Supremo Senhor, mas o homem, na conta que lhe é própria, é obrigado a 
revelar sua linha de conduta para com a família, com a casa em que se asila, 
com a fonte de suas atividades comuns. Naturalmente, ninguém responderá 
pelos outros; todavia, cada espírito, em relacionando o esforço que lhe 
compete, será compelido a esclarecer a sua qualidade de ação nos menores 
departamentos da realização terrestre, onde foi chamado a viver. 



 58

51 
MENINOS ESPIRITUAIS 

 
       “Porque qualquer que ainda se alimenta de leite não está 
experimentado na palavra da justiça, pois émenino.” — Paulo. (HEBREUS, 
capítulo 5, versículo 13.) 
 

Na apreciação dos companheiros de luta, que nos integram o quadro de 
trabalho diário, é útil não haja choques, quando, inesperadamente, surgirem 
falhas e fraquezas. Antes da emissão de qualquer juízo, é conveniente 
conhecer o quilate dos valores espirituais em exame. 

Jamais prescindamos da compreensão ante os que se desviam do 
caminho reto. A estrada percorrida pelo homem experiente está cheia de 
crianças dessa natureza. Deus cerca os passos do sábio, com as expressões 
da ignorância, a fim de que a sombra receba luz e para que essa mesma luz 
seja glorificada. Nesse intercâmbio substancialmente divino, o ignorante 
aprende e o sábio cresce. 

Os discípulos de boa-vontade necessitam da sincera atitude de observação 
e tolerância. É natural que se regozijem com o alimento rico e substancioso 
com que lhes é dado nutrir a alma; no entanto, não desprezem outros irmãos, 
cujo organismo espiritual ainda não tolera senão o leite simples dos primeiros 
conhecimentos. 

Toda criança é frágil e ninguém deve condená-la por isso. 
Se tua mente pode librar no vôo mais alto, não te esqueças dos que 

ficaram no ninho onde nasceste e onde estiveste longo tempo, completando a 
plumagem. Diante dos teus olhos deslumbrados, alonga-se o infinito. Eles 
estarão contigo, um dia, e, porque a união integral esteja tardando, não os 
abandones ao acaso, nem lhes recuses o leite que amam e de que ainda 
necessitam. 



 59

  52 
DONS 

 
       “Toda boa dádiva e todo dom perfeito vêm do Alto.” — (TIAGO, 
capítulo 1, versículo 17.) 
 

Certificando-se o homem de que coisa alguma possui de bom, sem que 
Deus lho conceda, a vida na Terra ganhará novos rumos. 

Diz a sabedoria, desde a antigüidade: 
— Faze de tua parte e o Senhor te ajudará. Reconhecendo o elevado teor 

da exortação, somos compelidos a reconhecer que, na própria aquisição de 
títulos profissionais, o homem é o filho que se esforça, durante alguns anos, 
para que o Pai lhe confira um certificado de competência, através dos 
professores humanos. 

Qual ocorre no patrimônio das realizações materiais, acontece no círculo 
das edificações do espírito. 

Indiscutivelmente, toda boa dádiva e todo dom perfeito vêm de Deus. 
Entretanto, para recebermos o benefício, faz-se preciso “bater” à porta para 
que ela se nos abra, segundo a recomendação evangélica. 

Queres o dom de curar? começa amando os doentes, interessando-te pela 
solução de suas necessidades. 

Queres o dom de ensinar? faze-te amigo dos que ministram o 
conhecimento em nome do Senhor, através das obras e das palavras 
edificantes. 

Esperas o dom da virtude? disciplina-te. 
Pretendes falar com acerto? aprende a calar no momento oportuno. 
Desejas acesso aos círculos sagrados do Cristo? aproxima-te dEle, não só 

pela conversação elevada, mas também por atitudes de sacrifício, como foram 
as de sua vida. 

As qualidades excelentes são dons que procedem de Deus; entretanto, 
cada qual tem a porta respectiva e pede uma chave diferente. 



 60

   53 
PAZ 

 
       “Disse-lhes, pois, Jesus, outra vez: Paz seja convosco.” — (JOÃO, 
capítulo 20, versículo 21.) 
 

Muita gente inquieta, examinando o intercâmbio entre os novos discípulos 
do Evangelho e os desencarnados, interroga, ansiosamente, pelas possibilida-
des da colaboração espiritual, junto às atividades humanas. 

Por que razão os emissários do invisível não proporcionam descobertas 
sensacionais ao mundo? 

Por que não revelam os processos de cura das moléstias que desafiam a 
Ciência? 

Como não evitam o doloroso choque entre as nações? 
Tais investigadores, distanciados das noções de justiça, não compreendem 

que seria terrível furtar ao homem os elementos de trabalho, resgate e ele-
vação. Aborrecem-se, comumente, com as reiteradas e afetuosas 
recomendações de paz das comunicações do Além-Túmulo, porque ainda não 
se harmonizaram com o Cristo. 

Vejamos o Mestre com os discípulos, quando voltava a confortá-los, do 
plano espiritual. Não lhe observamos na palavra qualquer recado torturante, 
não estabelece a menor expressão de sensacionalismo, não se adianta em 
conceitos de revelação supernatural. 

Jesus demonstra-lhes a sobrevivência e deseja-lhes paz. 
Será isso insuficiente para a alma sincera que procura a integração com a 

vida mais alta? Não envolverá, em si, grande responsabilidade o fato de 
reconhecerdes a continuação da existência, além da morte, na certeza de que 
haverá exame dos compromissos individuais? 

Trabalhar e sofrer constituem processos lógicos do aperfeiçoamento e da 
ascensão. E que atendamos a esses imperativos da Lei, com bastante paz, é o 
desejo amoroso e puro de Jesus-Cristo. 

Esforcemo-nos por entender semelhantes verdades, pois existem 
numerosos aprendizes aguardando os grandes sinais, como os preguiçosos 
que respiram à sombra, à espera do fogo-fátuo do menor esforço. 



 61

54 
A VIDEIRA 

 
       “Eu sou a videira verdadeira, e meu Pai é o lavrador.” — Jesus. 
(JOÃO, capítulo 15, versículo 1.) 
 

Deus é o Criador Eterno cujos desígnios permanecem insondáveis a nós 
outros. Pelo seu amor desvelado criam-se todos os seres, por sua sabedoria 
movem-se os mundos no Ilimitado. 

Pequena e obscura, a Terra não pode perscrutar a grandeza divina, O Pai, 
entretanto, envolve-nos a todos nas vibrações de sua bondade gloriosa. 

Ele é a alma de tudo, a essência do Universo. 
Permanecemos no campo terrestre, de que Ele é dono e supremo 

dispensador. 
No entanto, para que lhe sintamos a presença em nossa compreensão 

limitada, concedeu-nos Jesus como sua personificação máxima. 
Útil seria que o homem observasse no Planeta a sua imensa escola de 

trabalho; e todos nós, perante a grandeza universal, devemos reconhecer a 
nossa condição de seres humildes, necessitados de aprimoramento e 
iluminação. 

Dentro de nossa pequenez, sucumbiríamos de fome espiritual, 
estacionados na sombra da ignorância, não fosse essa videira da verdade e do 
amor que o Supremo Senhor nos concedeu em Jesus-Cristo. De sua seiva 
divina procedem todas as nossas realizações elevadas, nos serviços da Terra. 
Alimentados por essa fonte sublime, compete-nos reconhecer que sem o Cristo 
as organizações do mundo se perderiam por falta de base. NEle encontramos 
o pão vivo das almas e, desde o princípio, o seu amor infinito no orbe terrestre 
é o fundamento divino de todas as verdades da vida. 



 62

55 
AS VARAS DA VIDEIRA 

 
       “Eu sou a videira, vós as varas.” — Jesus. (JOÃO, capítulo 15, 
versículo 5.) 
 

Jesus é o bem e o amor do princípio. Todas as noções generosas da 
Humanidade nasceram de sua divina influenciação. Com justiça, asseverou 
aos discípulos, nesta passagem do Evangelho de João, que seu espírito 
sublime representa a árvore da vida e seus seguidores sinceros as frondes pro-
missoras, acrescentando que, fora do tronco, os galhos se secariam, 
caminhando para o fogo da purificação. 

Sem o Cristo, sem a essência de sua grandeza, todas as obras humanas 
estão destinadas a perecer. 

A ciência será frágil e pobre sem os valores da consciência, as escolas 
religiosas estarão condenadas, tão logo se afastem da verdade e do bem. 
Infinita é a misericórdia de Jesus nos movimentos da vida planetária. No centro 
de toda expressão nobre da existência pulsa seu coração amoroso, repleto da 
seiva do perdão e da bondade. 

Os homens são varas verdes da árvore gloriosa. Quando traem seus 
deveres, secam-se porque se afastam da seiva, rolam ao chão dos 
desenganos, para que se purifiquem no fogo dos sofrimentos reparadores, a 
fim de serem novamente tomados por Jesus, à conta de sua misericórdia, para 
a renovação. É razoável, portanto, positivemos nossa fidelidade ao Divino 
Mestre, refletindo no elevado número de vezes em que nos ressecamos, no 
passado, apesar do imenso amor que nos sustenta em toda a vida. 



 63

56 
LUCROS 

 
       “E o que tens ajuntado para quem será?” — Jesus. (LUCAS, capítulo 
12, versículo 20.) 
 

Em todos os agrupamentos humanos, palpita a preocupação de ganhar. O 
espírito de lucro alcança os setores mais singelos. Meninos, mal saídos da 
primeira infância, mostram-se interessados em amontoar egoisticamente 
alguma coisa. A atualidade conta com mães numerosas que abandonam seu 
lar a desconhecidos, durante muitas horas do dia, a fim de experimentarem a 
mina lucrativa. Nesse sentido, a maioria das criaturas converte a marcha 
evolutiva em corrida inquietante. 

Por trás do sepulcro, ponto de chegada de todos os que saíram do berço, a 
verdade aguarda o homem e interroga: 

— Que trouxeste? 
O infeliz responderá que reuniu vantagens materiais, que se esforçou por 

assegurar a posição tranqüila de si mesmo e dos seus. 
Examinada, põrém, a bagagem, verifica-se, quase sempre, que as vitórias 

são derrotas fragorosas. Não constituem valores da alma, nem trazem o selo 
dos bens eternos. 

Atingida semelhante equação, o viajor olha para trás e sente frio. Prende-
se, de maneira inexplicável, aos resultados de tudo o que amontoou na Crosta 
da Terra. A consciência inquieta enche-se de nuvens e a voz do Evangelho 
soa-lhe aos ouvidos: Pobre de ti, porque teus lucros foram perdas desastrosas! 
“E o que tens ajuntado para quem será?” 



 64

57 
DINHEIRO 

 
       “Porque o amor do dinheiro é a raiz de toda espécie de males; e, 
nessa cobiça, alguns se desviaram da fé e se traspassaram a si mesmos 
com muitas dores.” — Paulo. (1ª EPÍSTOLA A TIMÓTEO, capítulo 6, 
versículo 10.) 
 

Paulo não nos diz que o dinheiro, em si mesmo, seja flagelo para a 
Humanidade. 

Várias vezes, vemos o Mestre em contacto com o assunto, contribuindo 
para que a nossa compreensão se dilate. Recebendo certos alvitres do povo 
que lhe apresenta determinada moeda da época, com a efigie do imperador 
romano, recomenda que o homem dê a César o que é de César, 
exemplificando o respeito às convenções construtivas. Numa de suas mais 
lindas parábolas, emprega o símbolo de uma dracma perdida. Nos movimentos 
do Templo, aprecia o óbolo pequenino da viúva. 

O dinheiro não significa um mal. Todavia, o apóstolo dos gentios nos 
esclarece que o amor do dinheiro é a raiz de toda espécie de males. O homem 
não pode ser condenado pelas suas expressões financeiras, mas, sim, pelo 
mau uso de semelhantes recursos materiais, porqüanto é pela obsessão da 
posse que o orgulho e a ociosidade, dois fantasmas do infortúnio humano, se 
instalam nas almas, compelindo-as a desvios da luz eterna. 

O dinheiro que te vem às mãos, pelos caminhos retos, que só a tua 
consciência pode analisar à claridade divina, é um amigo que te busca a 
orientação sadia e o conselho humanitário. Responderás a Deus pelas 
diretrizes que lhe deres e ai de ti se materializares essa força benéfica no 
sombrio edifício da iniqüidade! 



 65

58 
GANHAR 

 
       “Pois que aproveitaria ao homem ganhar todo o mundo e perder a 
sua alma?” — Jesus. (MARCOS, capítulo 8, versículo 36.) 
 

As criaturas terrestres, de modo geral, ainda não aprenderam a ganhar. 
Entretanto, o espírito humano permanece no Planeta em busca de alguma 
coisa. É indispensável alcançar valores de aperfeiçoamento para a vida eterna. 

Recomendou Jesus aos seus tutelados procurassem, insistissem... 
Significa isso que o homem se demora na Terra para ganhar na luta 

enobrecedora. 
Toda perturbação, nesse sentido, provém da mente viciada das almas em 

desvio. 
O homem está sempre decidido a conquistar o mundo, mas nunca disposto 

a conquistar-se para uma esfera mais elevada. Nesse falso conceito, subverte 
a ordem, nas oportunidades de cada dia. Se Deus lhe concede bastante saúde 
física, costuma usá-la na aquisição da doença destruidora; se consegue 
amealhar possibilidades financeiras, tenta açambarcar os interesses alheios. 

O Mestre Divino não recomendou que a alma humana deva movimentar-se 
despida de objetivos e aspirações de ganho; salientou apenas que o homem 
necessita conhecer o que procura, que espécie de lucros almeja, a que fins se 
propõe em suas atividades terrestres. 

Se teus desejos repousam nas aquisições facticias, relativamente a 
situações passageiras ou a patrimônios fadados ao apodrecimento, renova, en-
quanto é tempo, a visão espiritual, porque de nada vale ganhar o mundo que te 
não pertence e perderes a ti mesmo, indefinidamente, para a vida imortal. 



 66

59 
OS AMADOS 

 
       “Mas de vós, ó amados, esperamos coisas melhores.” — Paulo. 
(HEBREUS, capítulo 6, versículo 9.) 
 

Comenta-se com amargura o progresso aparente dos ímpios. 
Admira-se o crente da boa posição dos homens que desconhecem o 

escrúpulo, muita vez altamente colocados na esfera financeira. 
Muitos perguntam: “Onde está o Senhor que lhes não viu os processos 

escusos?” 
A interrogação, no entanto, evidencia mais ignorância que sensatez. Onde 

a finalidade do tesouro amoedado do homem perverso? Ainda que experi-
mentasse na Terra inalterável saúde de cem anos, seria compelido a 
abandonar o patrimônio para recomeçar o aprendizado. 

A eternidade confere reduzida importância aos bens exteriores. Aqueles 
que exclusivamente acumulam vantagens transitórías, fora de sua alma, plena-
mente esquecidos da esfera interior, são dignos de piedade. Deixarão tudo, 
quase sempre, ao sabor da irresponsabilidade. 

Isso não acontece, porém, com os donos da riqueza espiritual. 
Constituindo os amados de Deus, sentem-se identificados com o Pai, em 
qualquer parte a que sejam conduzidos. Na dificuldade e na tormenta guardam 
a alegria da herança divina que se lhes entesoura no coração. 

Do ímpio, é razoável esperarmos a indiferença, a ambição, a avareza, a 
preocupação de amontoar irrefletidamente; do ignorante, é natural recebermos 
perguntas loucas. Entretanto, o apóstolo da gentilidade exclama com razão: 
“Mas de vós, ó amados, esperamos coisas melhores.” 



 67

60 
PRÁTICA DO BEM 

 
       “Porque assim é a vontade de Deus que, fazendo o bem, tapeis a 
boca à ignorància dos homens loucos.” — (1ª EPÍSTOLA A PEDRO, 
capítulo 2, versículo 15.) 
 

Á medida que o espírito avulta em conhecimento, mais compreende o valor 
do tempo e das oportunidades que a vida maior lhe proporciona, reconhe-
cendo, por fim, a imprudência de gastar recursos preciosos em discussões 
estéreis e caprichosas. 

O apóstolo Pedro recomenda seja lembrado que é da vontade de Deus se 
faça o bem, impondo silêncio à ignorância e à loucura dos homens. 

Uma contenda pode perdurar por muitos anos, com graves desastres para 
as forças em litígio; todavia, basta uma expressão de renúncia para que a 
concórdia se estabeleça num dia. 

No serviço divino, é aconselhável não disputar, a não ser quando o 
esclarecimento e a energia traduzem caridade. Nesse caminho, a prática do 
bem é a bússola do ensino. 

Antecedendo qualquer disputa, convém dar algo de nós mesmos. Isso é 
útil e convincente. 

O bem mais humilde, é semente sagrada. 
Convocado a discutir, Jesus imolou-se. 
Por se haver transformado ele próprio em divina luz, dominou-nos a treva 

da ignorância humana. 
Não parlamentou conosco. Ao invés disso, converteu-nos. 
Não reclamou compreensão. Entendeu a nossa loucura, localizou-nos a 

cegueira e amparou-nos ainda mais. 



 68

61 
MINISTÉRIOS 

 
       “Cada um administre aos outros o dom como o recebeu, como bons 
despenseiros da multiforme graça de Deus.” — (1ª EPÍSTOLA A PEDRO, 
capítulo 4, versículo 10.) 
 

Toda criatura recebe do Supremo Senhor o dom de servir como um 
ministério essencialmente divino. 

Se o homem levanta tantos problemas de solução difícil, em suas lutas 
sociais, é que não se capacitou, ainda, de tão elevado ensinamento. 

O quadro da evolução terrestre apresenta divisão entre os que denominais 
“magnatas” e “proletários”, porqüanto, de modo geral, não se entendeu até 
agora no mundo a dignidade do trabalho honesto, por mais humilde que seja. 

É imprescindível haja sempre profissionais de limpeza pública, 
desbravadores de terras insalubres, chefes de fábricas, trabalhadores de 
imprensa. 

Os homens não compreenderam, ainda, que a oportunidade de cooperar 
nos trabalhos da Terra transforma-os em despenseiros da graça de Deus. 
Chegará, contudo, a época em que todos se sentirão ricos. A noção de 
“capitalista” e “operário” estará renovada. Entender-se-ão ambos como 
eficiente servidores do Altíssimo. 

O jardineiro sentirá que o seu ministério é irmão da tarefa confiada ao 
gerente da usina. 

Cada qual ministrará os bens recebidos do Pai, na sua própria esfera de 
ação, sem a idéia egoística de ganhar para enriquecer na Terra, mas de servir 
com proveito para enriquecer em Deus. 



 69

62 
PARENTELA 

 
       “E disse-lhe: Sai de tua terra e dentre a tua parentela e dirige-te à 
terra que eu te mostrar.” — (ATOS, capítulo 7, versículo 3.) 
 

Nos círculos da fé, vários candidatos à posição de discípulos de Jesus 
queixam-se da sistemática oposição dos parentes, com respeito aos princípios 
que esposaram para as aquisições de ordem religiosa. 

Nem sempre os laços de sangue reúnem as almas essencialmente afins. 
Freqüentemente, pelas imposições da consangüinidade, grandes inimigos são 
obrigados ao abraço diuturno, sob o mesmo teto. 

É razoável sugerir-se uma divisão entre os conceitos de “família” e 
“parentela”. O primeiro constituiria o símbolo dos laços eternos do amor, o 
segundo significaria o cadinho de lutas, por vezes acerbas, em que devemos 
diluir as imperfeições dos sentimentos, fundindo-os na liga divina do amor para 
a eternidade. A família não seria a parentela, mas a parentela converter-se-ia, 
mais tarde, nas santas expressões da família. 

Recordamos tais conceitos, a fim de acordar a vigilância dos companheiros 
menos avisados. 

A caminho de Jesus, será útil abandonar a esfera de maledicências e 
incompreensões da parentela e pautar os atos na execução do dever mais 
sublime, sem esmorecer na exemplificação, porqüanto, assim, o aprendiz fiel 
estará exortando-a, sem palavras, a participar dos direitos da família maior, que 
é a de Jesus-Cristo. 



 70

63 
QUEM SOIS? 

 
       “Mas o espírito maligno lhes respondeu: Conheço a Jesus e bem sei 
quem é Paulo; mas vós, quem sois?” — (ATOS, capítulo 19, versículo 15.) 
 

Qualquer expressão de comércio tem sua base no poder aquisitivo. Para 
obter, é preciso possuir. 

No intercâmbio dos dois mundos, terrestre e espiritual, o fenômeno 
obedece ao mesmo princípio. 

Nas operações comerciais de César, requerem-se moedas ou expressões 
fiduciárias com efígies e identificações que lhes digam respeito. Nas operações 
de permuta espiritual requisitam-se valores individualíssimos, com os sinais do 
Cristo. 

O dinheiro de Jesus é o amor. Sem ele, não élícito aventurar-se alguém ao 
sagrado comércio das almas. 

O versículo aqui nomeado constitui benéfica advertência a quantos, para o 
esclarecimento dos outros, invocam o Mestre, sem títulos vivos de sua escola 
sacrificial. 

Mormente no que se refere às relações com o plano invisível, mantendo 
cuidado por evitar afirmativas a esmo. 

Não vos aventureis ao movimento, sem o poder aquisitivo do amor de 
Jesus. 

O Mestre é igualmente conhecido de seus infelizes adversários. Os 
discípulos sinceros do Senhor são observados por eles também. Os inimigos 
da luz reconhecem-lhes o sublime valor. 

Quando vos dispuserdes, portanto, a esse gênero de trabalho, não olvideis 
vossa própria identificação, porque, provavelmente, sereis interpelados pelos 
representantes do mal, que vos perguntarão quem sois. 



 71

64 
O TESOURO MAIOR 

 
       “Porque, onde estiver o vosso tesouro, ali estará também o vosso 
coração.” — Jesus. (LUCAS, capítulo 12, versículo 34.) 
 

No mundo, os templos da fé religiosa, desde que consagrados à Divindade 
do Pai, são departamentos da casa infinita de Deus, onde Jesus ministra os 
seus bens aos corações da Terra, independentemente da escola de crença a 
que se filiam. 

A essas subdivisões do eterno santuário comparecem os tutelados do 
Cristo, em seus diferentes graus de compreensão. Cada qual, instintivamente, 
revela ao Senhor onde coloca seu tesouro. 

Muitas vezes, por isso mesmo, nos recintos diversos de sua casa, Jesus 
recebe, sem resposta, as súplicas de inúmeros crentes de mentalidade infantil, 
contraditórias ou contraproducentes. 

O egoísta fala de seu tesouro, exaltando as posses precárias; o avarento 
refere-se a mesquinhas preocupações; o gozador demonstra apetites insaciá-
veis; o fanático repete pedidos loucos. 

Cada qual apresenta seu capricho ferido como sendo a dor maior. 
Cristo ouve-lhes as solicitações e espera a oportunidade de dar-lhes a 

conhecer o tesouro imperecível. Ouve em silêncio, porque a erva tenra pede 
tempo destinado ao processo evolutivo, e espera, confiante, porqüanto não 
prescinde da colaboração dos discípulos resolutos e sinceros para a extensão 
do divino apostolado. No momento adequado, surgem esses, ao seu influxo 
sublime, e a paisagem dos templos se modifica. Não são apenas crentes que 
comparecem para a rogativa, são trabalhadores decididos que chegam para o 
trabalho. Cheios de coragem, dispostos a morrer para que outros alcancem a 
vida, exemplificam a renúncia e o desinteresse, revelam a Vontade do Pai em 
si próprios e, com isso, ampliam no mundo a compreensão do tesouro maior, 
sintetizado na conquista da luz eterna e do amor universal, que já lhes 
enriquece o espírito engrandecido. 



 72

  65 
PEDIR 

 
       “Jesus, porém, respondendo, disse: Não sabeis o que pedis.” — 
(MATEUS, capítulo 20, versículo 22.) 
 

A maioria dos crentes dirige-se às casas de oração, no propósito de pedir 
alguma coisa. 

Raros os que aí comparecem, na verdadeira atitude dos filhos de Deus, 
interessados nos sublimes desejos do Senhor, quanto à melhoria de conheci-
mentos, à renovação de valores íntimos, ao aproveitamento espiritual das 
oportunidades recebidas de Mais Alto. 

A rigor, os homens deviam reconhecer nos templos o lugar sagrado do 
Altíssimo, onde deveriam aprender a fraternidade, o amor, a cooperação no 
seu programa divino. Quase todos, porém, preferem o ato de insistir, de teimar, 
de se imporem ao paternal carinho de Deus, no sentido de lhe subornarem o 
Poder Infinito. Pedinchões inveterados, abandonam, na maior parte das vezes, 
o traçado reto de suas vidas, em virtude da rebeldia suprema nas relações com 
o Pai. Tanto reclamam, que lhes é concedida a experiência desejada. 

Sobrevêm desastres. Surgem as dores. Em seguida, aparece o tédio, que 
é sempre filho da incompreensão dos nossos deveres. 

Provocamos certas dádivas no caminho, adiantamo-nos na solicitação da 
herança que nos cabe, exigindo prematuras concessões do Pai, à maneira do 
filho pródigo, mas o desencanto constitui-se em veneno da imprevidência e da 
irresponsabilidade. 

O tédio representará sempre o fruto amargo da precipitação de quantos se 
atiram a patrimônios que lhes não competem. 

Tenhamos, pois, cuidado em pedir, porque, acima de tudo, devemos 
solicitar a compreensão da vontade de Jesus a nosso respeito. 



 73

66 
COMO PEDES? 

 
       “Até agora, nada pedistes em meu nome; pedi, e recebereis, para que 
o vosso gozo se cumpra.” — Jesus. (JOÃO, capítulo 16, versículo 24.) 
 

Em muitos recantos, encontramos criaturas desencantadas da oração. 
Não prometeu Jesus a resposta do Céu aos que pedissem no seu nome? 

Muitos corações permanecem desalentados porque a morte lhes roubou um 
ente amigo, porque desastres imprevistos lhes surgiram na estrada comum. 

Entretanto, repitamos, o Mestre Divino ensinou que o homem deveria 
solicitar em seu nome. 

Por isso mesmo, a alma crente, convicta da própria fragilidade, deveria 
interrogar a consciência sobre o conteúdo de suas rogativas ao Supremo 
Senhor, no mecanismo das manifestações espirituais. 

Estará suplicando em nome do Cristo ou das vaidades do mundo? 
Reclamar, em virtude dos caprichos que obscurecem os caminhos do coração, 
é atirar ao Divino Sol a poeira das inquietações terrenas; mas pedir, em nome 
de Jesus, é aceitar-lhe a vontade sábia e amorosa, é entregar-se-lhe de co-
ração para que nos seja concedido o necessário. 

Somente nesse ato de compreensão perfeita do seu amor sublime 
encontraremos o gozo completo, a infinita alegria. 

Observa a substância de tuas preces. Como pedes? Em nome do mundo 
ou em nome do Cristo? Os que se revelam desanimados com a oração con-
fessam a infantilidade de suas rogativas. 



 74

67 
OS VIVOS DO ALÉM 

 
       “E eis que estavam falando com ele dois varões, que eram Moisés e 
Elias.” — (LUCAS, capítulo 9, versículo 30.) 
 

Várias escolas religiosas, defendendo talvez determinados interesses do 
sacerdócio, asseguram que o Evangelho não apresenta bases ao movimento 
de intercâmbio entre os homens e os espíritos desencarnados que os 
precederam na jornada do Mais Além... 

Entretanto, nesta passagem de Lucas, vemos o Mestre dos Mestres 
confabulando com duas entidades egressas da esfera invisível de que o 
sepulcro é a porta de acesso. 

Aliás, em diversas circunstâncias encontramos o Cristo em contacto com 
almas perturbadas ou perversas, aliviando os padecimentos de infortunados 
perseguidos. Todavia, a mentalidade dogmática encontrou aí a manifestação 
de Satanás, inimigo eterno e insaciável. 

Aqui, porém, trata-se de sublime acontecimento no labor. Não vemos 
qualquer demonstração diabólica e, sim, dois espíritos gloriosos em 
conversação íntima com o Salvador. E não podemos situar o fenômeno em 
associação de generalidades, porqüanto os “amigos do outro mundo”, que 
falaram com Jesus sobre o monte, foram devidamente identificados. Não se 
registrou o fato, declarando-se, por exemplo, que se tratava da visita de um 
anjo, mas de Moisés e do companheiro, dando-se a entender claramente que 
os “mortos” voltam de sua nova vida.  



 75

68 
ALÉM-TÚMULO 

 
       “E, se não há ressurreição de mortos, também o Cristo não ressus-
citou.” — Paulo. (1ª EPÍSTOLA AOS CORÍNTIOS, capítulo 15, versículo 
13.) 

 
Teólogos eminentes, tentando harmonizar interesses temporais e 

espirituais, obscureceram o problema da morte, impondo sombrias 
perspectivas à simples solução que lhe é própria. 

Muitos deles situaram as almas em determinadas zonas de punição ou de 
expurgo, como se fossem absolutos senhores dos elementos indispensáveis 
àanálise definitiva. Declararam outros que, no instante da grande transição, 
submerge-se o homem num sono indefinível até o dia derradeiro consagrado 
ao Juízo Final. 

Hoje, no entanto, reconhece a inteligência humana que a lógica evolveu 
com todas as possibilidades de observação e raciocínio. 

Ressurreição é vida infinita. Vida é trabalho, júbilo e criação na eternidade. 
Como qualificar a pretensão daqueles que designam vizinhos e conhecidos 

para o inferno ilimitado no tempo? como acreditar permaneçam adormecidos 
milhões de criaturas, aguardando o minuto decisivo de julgamento, quando o 
próprio Jesus se afirma em atividade incessante? 

Os argumentos teológicos são respeitáveis; no entanto, não deveremos 
desprezar a simplicidade da lógica humana. 

Comentando o assunto, portas a dentro do esforço cristão, somos 
compelidos a reconhecer que os negadores do processo evolutivo do homem 
espiritual, depois do sepulcro, definem-se contra o próprio Evangelho. O Mestre 
dos Mestres ressuscitou em trabalho edificante. Quem, desse modo, 
atravessará o portal da morte para cair em ociosidade incompreensível? 
Somos almas, em função de aperfeiçoamento, e, além do túmulo, encontramos 
a continuação do esforço e da vida. 



 76

69 
COMUNICAÇOES 

 
“Amados, não creiais a todo espírito, mas provai se os espíritos são 

de Deus.” — (1 JOÃO, capítulo 4, versículo 1.) 
 

Os novos discípulos do Evangelho, em seus agrupamentos de intercâmbio 
com o mundo espiritual, quase sempre manifestam ansiedade em estabelecer 
claras e perfeitas comunicações com o Além. 

Se muitas vezes aparecem fracassos, nesse particular, se as 
experimentações são falhas de êxito, é que, na maioria dos casos, o indagador 
obedece muito mais ao egoísmo próprio que ao imperativo edificante. 

O propósito de exclusividade, nesse sentido, abre larga porta ao engano. 
Através dela, malfeitores com instrumentos nocivos podem penetrar o templo, 
de vez que o aprendiz cerrou os olhos ao horizonte das verdades eternas. 

Bela e humana a dilatação dos laços de amor que unem o homem 
encarnado aos familiares que o precederam na jornada de Além-Túmulo, mas 
é inaceitável que o estudante obrigue quem lhe serviu de pai ou de irmão a 
interferir nas situações particulares que lhe dizem respeito. 

Haverá sempre quem dispense luz nas assembléias de homens sinceros, 
O programa de semelhante assistência, contudo, não pode ser 
substancialmente organizado pelas criaturas, muita vez inscientes das 
necessidades próprias. Em virtude disso, recomendou o apóstolo que o 
discípulo atente, não para quem fale, mas para a essência das palavras, a fim 
de certificar-se se o visitante vem de Deus. 



 77

70 
PODERES OCULTOS 

 
       “E onde quer que ele entrava, fosse nas cidades, nas aldeias ou nos 
campos, depunham os enfermos nas praças e lhe rogavam que os deixas-
se tocar ao menos na orla de seu vestido; e todos os que nele tocavam, 
saravam.” — (MARCOS, capítulo 6, versículo 56.) 
 

Não raro, surgem nas fileiras espiritualistas estudiosos afoitos a 
procurarem, de qualquer modo, a aquisição de poderes ocultos que lhes confira 
posição de evidência. Comumente, em tais circunstâncias, enchem-se das 
afirmativas de grande alcance. 

O anseio de melhorar-se, o desejo de equilíbrio, a intenção de manter a 
paz, constituem belos propósitos; no entanto, é recomendável que o aprendiz 
não se entregue a preocupações de notoriedade, devendo palmilhar o terreno 
dessas cogitações com a cautela possível. 

Ainda aqui, o Mestre Divino oferece a melho exempl ificação. 
Ninguém reuniu sobre a Terra tão elevadas expressões de recursos 

desconhecidos quanto Jesus. Aos doentes, bastava tocar-lhe as vestiduras 
para que se curassem de enfermidades dolorosas; suas mãos devolviam o 
movimento aos paralíticos, a visão aos cegos. Entretanto, no dia do Calvário, 
vemos o Mestre ferido e ultrajado, sem recorrer aos poderes que lhe 
constituíam apanágio divino, em benefício da própria situação. Havendo 
cumprido a lei sublime do amor, no serviço do Pai, entregou-se à sua vontade, 
em se tratando dos interesses de si mesmo. A lição do Senhor é bastante 
significativa. 

É compreensível que o discípulo estude e se enriqueça de energias 
espirituais, recordando-se, porém, de que, antes do nosso, permanece o bem 
dos outros e que esse bem, distribuído no caminho da vida, é a voz que falará 
por nós a Deus e aos homens, hoje ou amanhã. 



 78

71 
PARA TESTEMUNHAR 

 
       “E vos acontecerá isto para testemunho.” — Jesus. (LUCAS, capítulo 
21, versículo 13.) 
 

Naturalmente que o Mestre não folgará de ver seus discípulos mergulhados 
no sofrimento. Considerando, porém, as necessidades extensas dos homens 
da Terra, compreende o caráter indispensável das provações e dos obstáculos. 

A pedagogia moderna está repleta de esforços seletivos, de concursos de 
capacidade, de testes da inteligência. 

O Evangelho oferece situações semelhantes. 
O amigo do Cristo não deve ser uma criatura sombria, à espera de 

padecimentos; entretanto, conhecendo a sua posição de trabalho, num plano 
como a Terra, deve contar com dificuldades de toda sorte. 

Para os gozos falsificados do mundo, o Planeta está cheio de condutores 
enganados. 

Como invocar o Salvador para a continuidade de fantasias? Quando 
chamados para o Cristo, é para que aprendamos a executar o trabalho em 
favor da esfera maior, sem olvidarmos que o serviço começa em nós mesmos. 

Existem muitos homens de valor cultural que se constituíram em mentores 
dos que desejam mentirosos regalos no plano físico. 

No Evangelho, porém, não acontece assim. Quando o Mestre convida 
alguém ao seu trabalho, não é para que chore em desalento ou repouse em 
satisfação ociosa. 

Se o Senhor te chamou, não te esqueças de que já te considera digno de 
testemunhar. 



 79

72 
TRANSITORIEDADE 

 
       “Eles perecerão, mas tu permanecerás; e todos eles, como roupa, 
envelhecerão.” — Paulo. (HEBREUS, capítulo 1, versículo 11.) 
 

Fala-nos o Eclesiastes das vaidades e da aflição dos homens, no 
torvelinho das ambições desvairadas da Terra. 

Desde os primeiros tempos da família humana, existem criaturas 
confundidas nos falsos valores do mundo. Entretanto, bastaria meditar alguns 
minutos na transitoriedade de tudo o que palpita no campo das formas para 
compreender-se a soberania do espErito. 

Consultai a pompa dos museus e a ruína das civilizações mortas. Com que 
fim se levantaram tantos monumentos e arcos de triunfo? Tudo funcionou como 
roupagem do pensamento. A idéia evoluiu, enriqueceu-se o espírito e os 
envoltórios antigos permanecem a distância. 

As mãos calejadas na edificação das colunas brilhantes aprenderam com o 
trabalho os luminosos segredos da vida. Todavia, quantas amarguras expe-
rimentaram os loucos que disputaram, até à morte para possuí-las? 

Valei-vos de todas as ocasiões de serviço, como sagradas oportunidades 
na marcha divina para Deus. 

Valiosa é a escassez, porque traz a disciplina. Preciosa é a abundância, 
porque multiplica as formas do bem. Uma e outra, contudo, perecerão algum 
dia. Na esfera carnal, a glória e a miséria constituem molduras de temporária 
apresentação. Ambas passam. Somente Jesus e a Lei Divina perseveram para 
nós outros, como portas de vida e redenção. 



 80

73 
OPORTUNIDADE 

 
       “Disse-lhes, pois, Jesus: Ainda não é chegado o meu tempo, mas o 
vosso tempo está pronto.” — (JOÃO, capítulo 7, versículo 6.) 

 
O mau trabalhador está sempre queixoso. Quando não atribui sua falta aos 

instrumentos em mão, lamenta a chuva, não tolera o calor, amaldiçoa a geada 
e o vento. 

Esse é um cego de aproveitamento difícil, porqüanto somente enxerga o 
lado arestoso das situações. 

O bom trabalhador, no entanto, compreende, antes de tudo, o sentido 
profundo da oportunidade que recebeu. Valoriza todos os elementos colocados 
em seus caminhos, como respeita as possibilidades alheias. Não depende das 
estações. Planta com o mesmo entusiasmo as frutas do frio e do calor. É amigo 
da Natureza, aproveita-lhe as lições, tem bom ãnimo, encontra na aspereza da 
semeadura e no júbilo da colheita igual contentamento. 

Nesse sentido, a lição do Mestre reveste-se de maravilhosa significação. 
No torvelinho das incompreensões do mundo, não devemos aguardar o reino 
do Cristo como realização imediata, mas a oportunidade dos homens é 
permanente para a colaboração perfeita no Evangelho, a fim de edificá-lo. 

Os cegos de espírito continuarão queixosos; no entanto, os que acordaram 
para Jesus sabem que sua época de trabalho redentor está pronta, não 
passou, nem está por vir. É o dia de hoje, é o ensejo bendito de servir, em 
nome do Senhor, aqui e agora... 



 81

74 
MÃOS LIMPAS 

 
       “E Deus pelas mãos de Paulo fazia maravilhas extraordinárias.” — 
(ATOS, capítulo 19, versículo 11.) 
 

O Evangelho não nos diz que Paulo de Tarso fazia maravilhas, mas que 
Deus operava maravilhas extraordinárias por intermédio das mãos dele. 

O Pai fará sempre o mesmo, utilizando todos os filhos que lhe 
apresentarem mãos limpas. 

Muitos espíritos, mais convencionalistas que propriamente religiosos, 
encontraram nessa notícia dos Atos uma informação sobre determinados 
privilégios que teriam sido concedidos ao Apóstolo. 

Antes de tudo, porém, é preciso saber que semelhante concessão não é 
exclusiva. A maioria dos crentes prefere fixar o Paulo santificado sem apreciar 
o trabalhador militante. 

Quanto custou ao Apóstolo a limpeza das mãos? Raros indagam 
relativamente a isso. 

Recordemos que o amigo da gentilidade fora rabino famoso em Jerusalém, 
movimentara-se entre elevados encargos públicos, detivera dominadoras 
situações; no entanto, para que o Todo-Poderoso lhe utilizasse as mãos, sofreu 
todas as humilhações e dispôs-se a todos os sacrifícios pelo bem dos seme-
lhantes. Ensinou o Evangelho sob zombarias e açoites, aflições e pedradas. 
Apesar de escrever luminosas epístolas, jamais abandonou o tear humilde até 
àvelhice do corpo. 

Considera as particularidades do assunto e observa que Deus é sempre o 
mesmo Pai, que a misericórdia divina não se modificou, mas pede mãos limpas 
para os serviços edificantes, junto à Humanidade. Tal exigência é lógica e 
necessária, pois o trabalho do Altíssimo deve resplandecer sobre os caminhos 
humanos. 



 82

75 
NA CASA DE CÉSAR 

 
       “Todos os santos vos saúdam, mas principalmente os que são da 
casa de César.” — Paulo. (FILIPENSES, capítulo 4, versículo 22.) 
 

Muito comum ouvirmos observações descabidas de determinados irmãos 
na crença, relativamente aos companheiros chamados a tarefas mais difíceis, 
entre as possibilidades do dinheiro ou do poder. 

A piedade falsa está sempre disposta a criticar o amigo que, aceitando 
laborioso encargo público, vai encontrar nele muito mais aborrecimentos que 
notas de harmonia. A análise desvirtuada tudo repara maliciosamente. Se o 
irmão é compelído a participar de grandes representações sociais, costuma-se 
estigmatizá-lo como traidor do Cristo. 

É necessário despender muita vigilância nesses julgamentos. 
Nos tempos apostólicos, os cristãos de vida pura eram chamados “santos”. 

Paulo de Tarso, humilhado e perseguido em Roma, teve ocasião de conhecer 
numerosas almas nessas condições, e o que é mais de admirar — conviveu 
com diversos discípulos de semelhante posição, relacionados com a habitação 
palaciana de César. Deles recebeu atenções e favores, assistência e carinho. 

Escrevendo aos filipenses, faz menção especial desses amigos do Cristo. 
Não julgues, pois, a teu irmão pela sua fortuna aparente ou pelos seus 

privilégios políticos. Antes de tudo, lembra-te de que havia santos na casa de 
Nero e nunca olvides tão grandiosa lição. 



 83

76 
EDIFICAÇÕES 

 
       “Vós sois a luz do mundo; não se pode esconder uma cidade 
edificada sobre um monte.” — Jesus. (MATEUS, capítulo 5, versículo 14.) 
 

O Evangelho está repleto de amorosos convites para que os homens se 
edifiquem no exemplo do Senhor. 

Nem sempre os seguidores do Cristo compreendem esse grande 
imperativo da iluminação própria, em favor da harmonia na obra a realizar. 
Esmagadora percentagem de aprendizes, antes de tudo, permanece atenta à 
edificação dos outros, menosprezando o ensejo de alcançar os bens supremos 
para si. 

Naturalmente, é muito difícil encontrar a oportunidade entre gratificações 
da existência humana, porqüanto o recurso bendito de iluminação se esconde, 
muitas vezes, nos obstáculos, perplexidades e sombras do caminho. 

O Mestre foi muito claro em sua exposição. Para que os discípulos sejam a 
luz do mundo, simbolizarão cidades edificadas sobre a montanha, onde nunca 
se ocultem. A fim de que o operário de Jesus funcione como expressão de 
claridade na vida, é indispensável que se eleve ao monte da exemplificação, 
apesar das dificuldades da subida angustiosa, apresentando-se a todos na 
categoria de construção cristã. Tal cometimento é imperecível. 

O vaivém das paixôes não derruba a edificação dessa natureza, as 
pedradas deixam-na intacta e, se alguém a dilacera, seus fragmentos 
constituem a continuidade da luz, em sublime rastilho, por toda parte, porque 
foi assim que os primeiros mártires do Cristianismo semearam a fé. 



 84

77 
CONVÉM REFLETIR 

 
       “Mas todo homem seja pronto para ouvir, tardio para falar, tardio para 
se irar.” — (TIAGO, capítulo 1, versículo 19.) 
 

Analisar, refletir, ponderar são modalidades do ato de ouvir. É 
indispensável que a criatura esteja sempre disposta a identificar o sentido das 
vozes, sugestões e situações que a rodeiam. 

Sem observação, é impossível executar a mais simples tarefa no ministério 
do bem. Somente após ouvir, com atenção, pode o homem falar de modo 
edificante na estrada evolutiva. 

Quem ouve, aprende. Quem fala, doutrina. Um guarda, outro espalha. 
Só aquele que guarda, na boa experiência, espalha com êxito. 
O conselho do apóstolo é, portanto, de imorredoura oportunidade. 
E forçoso é convir que, se o homem deve ser pronto nas observações e 

comedido nas palavras, deve ser tardio em irar-se. 
Certo, o caminho humano oferece, diariamente, variados motivos à ação 

enérgica; entretanto, sempre que possível, é útil adiar a expressão colérica 
para o dia seguinte, porqüanto, por vezes, surge a ocasião de exame mais 
sensato e a razão da ira desaparece. 

Tenhamos em mente que todo homem nasce para exercer uma função 
definida. Ouvindo sempre, pode estar certo de que atingirá serenamente os fins 
a que se destina, mas, falando, é possível que abandone o esforço ao meio, e, 
irando-se, provavelmente não realizará coisa alguma. 



 85

78 
VERDADES E FANTASIAS 

 
       “Mas, porque vos digo a verdade, não me credes.” — Jesus. (JOÃO, 
capítulo 8, versículo 45.) 
 

O mundo sempre distingue ruidosamente os expositores de fantasias. 
É comum observar-se, quase em toda parte, a vitória dos homens 

palavrosos, que prometem milagres e maravilhas. Esses merecem das 
criaturas grande crédito. Basta encobrirem a enfermidade, a fraqueza, a 
ignorância ou o defeito dos homens, para receberem acatamento. Não 
acontece o mesmo aos cultivadores da verdade, por mais simples que esta 
seja. Através de todos os tempos, para esses últimos, a sociedade reservou a 
fogueira, o veneno, a cruz, a punição implacável. 

Tentando fugir à angustiosa situação espiritual que lhe é própria, inventou 
o homem a “buena-dicha”, impondo, contudo, aos adivinhadores o disfarce 
dourado das realidades negras e duras. O charlatão mais hábil na fabricação 
de mentiras brilhantes será o senhor da clientela mais numerosa e luzida. 

No intercâmbio com a esfera invisível, urge que os novos discípulos se 
precatem contra os perigos desse jaez. 

A técnica do elogio, a disposição de parecer melhor, o prurido de caminhar 
à frente dos outros, a presunção de converter consciências alheias, são 
grandes fantasias. É necessário não crer nisso. Mais razoável é compreender 
que o serviço de iluminação é difícil, a principiar do esforço de regeneração de 
nós mesmos. Nem sempre os amigos da verdade são aceitos. Geralmente são 
considerados fanáticos ou mistificadores, mas... apesar de tudo, para a nossa 
felicidade, faz-se preciso atender à verdade enquanto é tempo. 



 86

79 
A CADA UM 

 
       “Levanta-te direito sobre os teus pés.” — Paulo. (ATOS, capítulo 14, 
versículo 10.) 
 

De modo geral, quando encarnados no mundo físico, apenas enxergamos 
os aleijados do corpo, os que perderam o equilíbrio corporal, os que se arras-
tam penosamente no solo, suportando escabrosos defeitos. Não possuímos 
suficiente visão para identificar os doentes do espírito, os coxos do 
pensamento, os aniquilados de coração. 

Onde existissem somente cegos, acabaria a criatura perdendo o interesse 
e a lembrança do aparelho visual; pela mesma razão, na Crosta da Terra, onde 
esmagadora maioria de pessoas se constituem de almas paralíticas, no que se 
refere à virtude, raros homens conhecem a desarmonia de saúde espiritual que 
lhes diz respeito, conscientes de suas necessidades incontestes. 

Infere-se, pois, que a missão do Evangelho émuito mais bela e mais 
extensa que possamos imaginar. Jesus continua derramando bênçãos todos os 
dias. E os prodígios ocultos, operados no silêncio de seu amor infinito, são 
maiores que os verificados em Jerusalém e na Galiléia, porqüanto os cegos e 
leprosos curados, segundo as narrativas apostólicas, voltaram mais tarde a 
enfermar e morrer. A cura de nossos espíritos doentes e paralíticos é mais 
importante, porqüanto se efetua com vistas à eternidade. 

É indispensável que não nos percamos em conclusões ilusórias. 
Agucemos os ouvidos, guardando a palavra do apóstolo aos gentios. 
Imprescindível éque nos levantemos, individualmente, sobre os próprios pés, 
pois há muita gente esperando as asas de anjo que lhe não pertencem. 



 87

80 
OPINIÕES 

 
       “Ai de vós, quando todos os homens de vós disserem bem, porque 
assim faziam seus pais aos falsos profetas.” — Jesus. (LUCAS, capítulo 
6, versículo 26.) 
 

Indubitavelmente, muitas pessoas existem de parecer estimável, às quais 
podemos recorrer nos momentos oportunos, mas que ninguém despreze a 
opinião da própria consciência, porqüanto a voz de Deus, comumente, nos 
esclarecerá nesse santuário divino. 

Rematada loucura é o propósito de contar com a aprovação geral ao nosso 
esforço. 

Quando Jesus pronunciou a sublime exortação desta passagem de Lucas, 
agiu com absoluto conhecimento das criaturas. Sabia o Mestre que, num plano 
de contrastes chocantes como a Terra, não será possível agradar a todos 
simultaneamente. 

O homem da verdade será compreendido apenas, em tempo adequado, 
pelos espíritos que se fizerem verdadeiros. O prudente não receberá aplauso 
dos imprudentes. 

O Mestre, em sua época, não reuniu as simpatias comuns. Se foi amado 
por criaturas sinceras e simples, sofreu impiedoso ataque dos 
convencionalistas. Para Maria de Magdala era Ele o Salvador; para Caifás, 
todavia, era o revolucionário perigoso. 

O tempo foi a única força de esclarecimento geral. 
Se te encontras em serviço edificante, se tua consciência te aprova, que te 

importam as opiniões levianas ou insinceras? 
Cumpre o teu dever e caminha. 
Examina o material dos ignorantes e caluniadores como proveitosa 

advertência e recorda-te de que não é possível conciliar o dever com a 
leviandade, nem a verdade com a mentira. 



 88

81 
ORDENAÇÕES HUMANAS 

 
       “Sujeitai-vos, pois, a toda ordenação humana, por amor do Senhor.” 
— (1ª EPÍSTOLA A PEDRO, capítulo 2, versículo 13.) 
 

Certos temperamentos impulsivos, aproximando-se das lições do Cristo, 
presumem no Evangelho um tratado de princípios destruidores da ordem 
existente no mundo. Há quem figure no Mestre um anarquista vigoroso, 
inflamado de cóleras sublimes. 

Jesus, porém, nunca será patrono da desordem. A novidade que 
transborda do Evangelho não 

aconselha ao espírito mais humilhado da Terra a adoção de armas contra 
irmãos, mas, sim, que se humilhe ainda mais, tomando a cruz, a exemplo do 
Salvador. 

Claro está que a Boa Nova não ensina a gen uflexão ante a tirania 
insolente; entretanto, pede respeito às ordenações humanas, por amor ao 
Mestre Divino. 

Se o detentor da autoridade exige mais do que lhe compete, transforma-se 
num déspota que o Senhor corrigirá, através das circunstâncias que lhe 
expressam os desígnios, no momento oportuno. Essa certeza é mais um fator 
de tranqüilidade para o servo cristão que, em hipótese alguma, deve quebrar o 
ritmo da harmonia. 

Não te faças, pois, indiferente às ordenações da máquina de trabalho em 
que te encontras. É possível que, muita vez, não te correspondam aos desejos, 
mas lembra-te de que Jesus é o Supremo Ordenador na Terra e não te situaria 
o esforço pessoal onde o teu concurso fosse desnecessário. 

Tens algo de sagrado a fazer onde respiras no dia de hoje. Com 
expressões de revolta, tua atividade será negativa. Recorda-te de semelhante 
verdade e submete-te às ordenações humanas por amor ao Senhor Divino. 



 89

82 
MADEIROS SECOS 

 
       “Porque, se ao madeiro verde fazem isto, que se fará ao seco?” — 
Jesus. (LUCAS, capítulo 23, versículo 31.) 
 

Jesus é a videira eterna, cheia de seiva divina, espalhando ramos fartos, 
perfumes consoladores e frutos substanciosos entre os homens, e o mundo 
não lhe ofereceu senão a cruz da flagelação e da morte infamante. 

Desde milênios remotos é o Salvador, o puro por excelência. 
Que não devemos esperar, por nossa vez, criaturas endívidadas que 

somos, representando galhos ainda secos na árvore da vida? 
Em cada experiência, necessitamos de processos novos no serviço de 

reparação e corrigenda. 
Somos madeiros sem vida própria, que as paixões humanas inutilizaram, 

em sua fúria destruidora. 
Os homens do campo metem a vara punitiva nos pessegueiros, quando 

suas frondes raquíticas não produzem. O efeito é benéfico e compensador. 
O martírio do Cristo ultrapassou os limites de nossa imaginação. Como 

tronco sublime da vida, sofreu por desejar transmitir-nos sua seiva fecundante. 
Como lenhos ressequidos, ao calor do mal, sofremos por necessidade, em 

favor de nós mesmos. 
O mundo organizou a tragédia da cruz para o Mestre, por espírito de 

maldade e ingratidão; mas, nós outros, se temos cruzes na senda redentora, 
não é porque Deus seja rigoroso na execução de suas leis, mas por ser 
Amoroso Pai de nossas almas, cheio de sabedoria e compaixão nos processos 
educativos. 



 90

83 
AFLIÇÕES 

 
       “Mas alegrai-vos no fato de serdes participantes das aflições do 
Cristo.” — (1ª EPÍSTOLA A PEDRO, capítulo 4, versículo 13.) 
 

É inegável que em vosso aprendizado terrestre atravessareis dias de 
inverno ríspido, em que será indispensável recorrer às provisões armazenadas 
no íntimo, nas colheitas dos dias de equilíbrio e abundância. 

Contemplareis o mundo, na desilusão de amigos muito amados, como 
templo em ruínas, sob os embates de tormenta cruel. 

As esperanças feneceram distantes, os sonhos permanecem pisados pelos 
ingratos. Os afeiçoados desapareceram, uns pela indiferença, outros porque 
preferiram a integração no quadro dos interesses fugitivos do plano material. 

Quando surgir um dia assim em vossos horizontes, compelindo-vos à 
inquietação e à amargura, certo não vos será proibido chorar. Entretanto, é 
necessário não esquecerdes a divina companhia do Senhor Jesus. 

Supondes, acaso, que o Mestre dos Mestres habita uma esfera inacessível 
ao pensamento dos homens? julgais, porventura, não receba o Salvador 
ingratidões e apodos, por parte das criaturas humanas, diariamente? Antes de 
conhecermos o alheio mal que nos aflige, Ele conhecia o nosso e sofria pelos 
nossos erros. 

Não olvidemos, portanto, que, nas aflições, éimprescindível tomar-lhe a 
sublime companhia e prosseguir avante com a sua serenidade e seu bom 
ânimo. 



 91

84 
LEVANTEMO-NOS 

 
       “Levantai-vos, vamo-nos daqui.” — Jesus. (JOÃO, capítulo 14, 
versículo 31.) 
 

Antes de retirar-se para as orações supremas no Horto, falou Jesus aos 
discípulos longamente, esclarecendo o sentido profundo de sua 
exemplifícação. 

Relacionando seus pensamentos sublimes, fez o formoso convite inserto 
no Evangelho de João: 

— “Levantai-vos, vamo-nos daqui.” 
O apelo é altamente significativo. 
Ao toque de erguer-se, o homem do mundo costuma procurar o movimento 

das vitórias fáceis, atirando-se à luta sequioso de supremacia ou trocando de 
domicilio, na expectativa de melhoria efêmera. 

Com Jesus, entretanto, ocorreu o contrário. 
Levantou-se para ser dilacerado, logo após, pelo gesto de Judas. 

Distanciou-se do local em que se achava a fim de alcançar, pouco depois, a 
flagelação e a morte. 

Naturalmente partiu para o glorioso destino de reencontro com o Pai, mas 
precisamos destacar as escalas da viagem... 

Ergueu-se e saiu, em busca da glória suprema. As estações de marcha 
são eminentemente educativas: — Getsêmani, o Cárcere, o Pretório, a Via 
Dolorosa, o Calvário, a Cruz constituem pontos de observação muito 
interessantes, mormente na atualidade, que apresenta inúmeros cristãos 
aguardando a possibilidade da viagem sobre as almofadas de luxo do menor 
esforço. 



 92

85 
TESTEMUNHO 

 
       “Respondeu-lhe Jesus: — Dizes isso de ti mesmo ou foram outros 
que to disseram de mim?” — (JOÃO, capítulo 18, versículo 34.) 
 

A pergunta do Cristo a Pilatos tem significação mais extensiva. 
Compreendemo-la, aplicada às nossas experiências religiosas. 

Quando encaramos no Mestre a personalidade do Salvador, por que o 
afirmamos? estaremos agindo como discos fonográficos, na repetição pura e 
simples de palavras ouvidas? 

É necessário conhecer o motivo pelo qual atribuímos títulos amoráveis e 
respeitosos ao Senhor. Não basta redizer encantadoras lições dos outros, mas 
viver substancialmente a experiência íntima na fidelidade ao programa divino. 

Quando alguém se refere nominalmente a um homem, esse homem pode 
indagar quanto às origens da referência. 
       Jesus não é símbolo legendário; é um Mestre Vivo. 

As preocupações superficiais do mundo chegam, educam o espírito e 
passam, mas a experiência religiosa permanece. 

Nesse capítulo, portanto, é ilógico recorrermos, sistematicamente, aos 
patrimônios alheios. 

É útil a todo aprendiz testificar de si mesmo, iluminar o coração com os 
ensinos do Cristo, observar-lhe a influência excelsa nos dias tranqüilos e nos 
tormentosos. 

Reconheçamos, pois, atitude louvável no esforço do homem que se inspira 
na exemplificação dos discípulos fiéis; contudo, não nos esqueçamos de que é 
contraproducente repousarmos em edificações que não nos pertencem, 
olvidando o serviço que nos é próprio. 



 93

86 
JESUS E OS AMIGOS 

 
       “Ninguém tem maior amor do que este: de dar alguém a vida pelos 
seus amigos.” — Jesus. (JOÃO, capítulo 15, versículo 13.) 
 

Na localização histórica do Cristo, impressiona-nos a realidade de sua 
imensa afeição pela Humanidade. 

Pelos homens, fez tudo o que era possível em renúncia e dedicação. 
Seus atos foram celebrados em assembléias de confraternização e de 

amor. A primeira manifestação de seu apostolado verificou-se na festa jubilosa 
de um lar. Fez companhia aos publicanos, sentiu sede da perfeita 
compreensão de seus discípulos. Era amigo fiel dos necessitados que se 
socorriam de suas virtudes imortais. Através das lições evangélicas, nota-se-
lhe o esforço para ser entendido em sua infinita capacidade de amar. A última 
ceia representa uma paisagem completa de afetividade integral. Lava os pés 
aos discípulos, ora pela felicidade de cada um... 

Entretanto, ao primeiro embate com as forças destruidoras, experimenta o 
Mestre o supremo abandono. Em vão, seus olhos procuram a multidão dos 
afeiçoados, beneficiados e seguidores. 

Os leprosos e cegos, curados por suas mãos, haviam desaparecido. 
Judas entregou-o com um beijo. 
Simão, que lhe gozara a convivência doméstica, negou-o três vezes. 
João e Tiago dormiram no Horto. 
Os demais preferiram estacionar em acordos apressados com as 

acusações injustas. Mesmo depois da Ressurreição, Tomé exigiu-lhe sinais. 
Quando estiveres na “porta estreita”, dilatando as conquistas da vida 

eterna, irás também só. Não aguardes teus amigos. Não te compreenderiam; 
no entanto, não deixes de amá-los. São crianças. E toda criança teme e exige 
muito. 



 94

87 
POR QUE DORMIS? 

 
       “E disse-lhes: Por que estais dormindo? Levantai-vos e orai, para que 
não entreis em tentação.” — (LUCAS, capítulo 22, versículo 46.) 
 

Nos ensinos fundamentais de Jesus, é imperioso evitar as situações 
acomodatícias, em detrimento das atividades do bem. 

O Evangelho de Lucas, nesta passagem, conta que os discípulos “dormiam 
de tristeza”, enquanto o Mestre orava fervorosamente no Horto. Vê-se, pois, 
que o Senhor não justificou nem mesmo a inatividade oriunda do choque ante 
as grandes dores. 

O aprendiz figurará o mundo como sendo o campo de trabalho do Reino, 
onde se esforçará, operoso e vigilante, compreendendo que o Cristo prossegue 
em serviço redentor para o resgate total das criaturas. 

Recordando a prece em Getsemani, somos obrigados a lembrar que 
inúmeras comunidades de alicerces cristãos permanecem dormindo nas convi-
vências pessoais, nos mesquinhos interesses, nas vaidades efêmeras. Falam 
do Cristo, referem-se à sua imperecivel exemplificação, como se fossem 
sonâmbulos, inconscientes do que dizem e do que fazem, para despertarem 
tão-só no instante da morte corporal, em soluços tardios. 

Ouçamos a interrogação do Salvador e busquemos a edificação e o 
trabalho, onde não existem lugares vagos para o que seja inútil e ruinoso 
àconsciência. 

Quanto a ti, que ainda te encontras na carne, não durmas em espírito, 
desatendendo aos interesses do Redentor. Levanta-te e esforça-te, porque é 
no sono da alma que se encontram as mais perigosas tentações, através de 
pesadelos ou fantasias. 



 95

88 
VELAR COM JESUS 

 
       “E voltando para os seus discípulos, achou-os adormecidos e disse a 
Pedro: Então, nem uma hora pudeste velar comigo?” — (MATEUS, 
capítulo 26, versículo 40.) 
 

Jesus veio à Terra acordar os homens para a vida maior. 
É interessante lembrar, todavia, que, em sentindo a necessidade de 

alguém para acompanhá-lo no supremo testemunho, não convidou seguidores 
tímídos ou beneficiados da véspera e, sim, os discípulos conscientes das 
próprias obrigações. Entretanto, esses mesmos dormiram, intensificando a 
solidão do Divino Enviado. 

É indispensável rememoremos o texto evangélico para considerar que o 
Mestre continua em esforço incessante e prossegue convocando cooperadores 
devotados à colaboração necessária. Claro que não confia tarefas de 
importância fundamental a Espíritos inexperientes ou ignorantes; mas, é 
imperioso reconhecer o reduzido número daqueles que não adormecem no 
mundo, enquanto Jesus aguarda resultados da incumbência que lhes foi 
cometida. 

Olvidando o mandato de que são portadores, inquietam-se pela execução 
dos próprios desejos, a observarem em grande conta os dias rápidos que o 
corpo físico lhes oferece. Esquecem-se de que a vida é a eternidade e que a 
existência terrestre não passa simbolicamente de “uma hora”. Em vista disso, 
ao despertarem na realidade espiritual, os obreiros distraídos choram sob o 
látego da consciência e anseiam pelo reencontro da paz do Salvador, mas 
ecoam-lhes ao ouvido as palavras endereçadas a Pedro: Então, nem por uma 
hora pudeste velar comigo? 

E, em verdade, se ainda não podemos permanecer com o Cristo, ao 
menos uma hora, como pretendermos a divina união para a eternidade? 



 96

89 
O FRACASSO DE PEDRO 

 
       “E Pedro o seguiu, de longe, até ao pátio do sumo-sacerdote e, 
entrando, assentou-se entre os criados para ver o fim.” — (MATEUS, 
capítulo 26, versículo 58.) 
 

O fracasso, como qualquer êxito, tem suas causas positivas. 
A negação de Pedro sempre constitui assunto de palpitante interesse nas 

comunidades do Cristianismo. 
Enquadrar-se-ia a queda moral do generoso amigo do Mestre num plano 

de fatalidade? Por que se negaria Simão a cooperar com o Senhor em minutos 
tão difíceis? 

Útil, nesse particular, é o exame de sua invigilância. 
O fracasso do amoroso pescador reside aí dentro, na desatenção para com 

as advertências recebidas. 
Grande número de discípulos modernos participam das mesmas negações, 

em razão de continuarem desatendendo. 
Informa o Evangelho que, naquela hora de trabalhos supremos, Simão 

Pedro seguia o Mestre “de longe”, ficou no “pátio do sumo-sacerdote”, e 
“assentou-se entre os criados” deste, para “ver o fim”. 

Leitura cuidadosa do texto esclarece-nos o entendimento e reconhecemos 
que, ainda hoje, muitos amigos do Evangelho prosseguem caindo em suas 
aspirações e esperanças, por acompanharem o Cristo a distância, receosos de 
perderem gratificações imediatistas; quando chamados a testemunho 
importante, demoram-se nas vizinhanças da arena de lutas redentoras, entre 
os servos das convenções utilitaristas, assestando binóculos de exame, a fim 
de observarem como será o fim dos serviços alheios. 

Todos os aprendizes, nessas condições, naturalmente fracassarão e 
chorarão amargamente. 



 97

90 
ENSEJO AO BEM 

 
       “Jesus, porém, lhe disse: Amigo, a que vieste? — Então, aproximan-
do-se, lançaram mão de Jesus e o prenderam.” — (MATEUS, capítulo 26, 
versículo 50.) 
 

É significativo observar o otimismo do Mestre, prodigalizando 
oportunidades ao bem, até ao fim de sua gloriosa missão de verdade e amor, 
junto dos homens. 

Cientificara-se o Cristo, com respeito ao desvio de Judas, comentara 
amorosamente o assunto, na derradeira reunião mais íntima com os discípulos, 
não guardava qualquer dúvida relativamente aos suplícios que o esperavam; 
no entanto, em se aproximando, o cooperador transviado beija-o na face, 
identificando-o perante os verdugos, e o Mestre, com sublime serenidade, 
recebe-lhe a saudação carinhosamente e indaga: Amigo, a que vieste? 

Seu coração misericordioso proporcionava ao discípulo inquieto o ensejo 
ao bem, até ao derradeiro instante. 

Embora notasse Judas em companhia dos guardas que lhe efetuariam a 
prisão, dá-lhe o título de amigo. Não lhe retira a confiança do minuto primeiro, 
não o maldiz, não se entrega a queixas inúteis, não o recomenda à posteridade 
com acusações ou conceitos menos dignos. 

Nesse gesto de inolvidável beleza espiritual, ensinou-nos Jesus que é 
preciso oferecer portas ao bem, até à última hora das experiências terrestres, 
ainda que, ao término da derradeira oportunidade, nada mais reste além do 
caminho para o martírio ou para a cruz dos supremos testemunhos. 



 98

91 
CAMPO DE SANGUE 

 
       “por isso foi chamado aquele campo, até ao dia de hoje, Campo de 
Sangue.” — (MATEUS, capítulo 27, versículo 8.) 
 

Desorientado, em vista das terríveis conseqüências de sua irreflexão, 
Judas procurou os sacerdotes e restituiu-lhes as trinta moedas, atirando-as, a 
esmo, no recinto do Templo. 

Os mentores do Judaísmo concluíram, então, que o dinheiro constituía 
preço de sangue e, buscando desfazer-se rapidamente de sua posse, 
adquiriram um campo destinado ao sepulcro dos estrangeiros, denominado, 
desde então, Campo de Sangue. 

Profunda a expressão simbólica dessa recordação e, com a sua luz, cabe-
nos reconhecer que a maioria dos homens continua a irrefletida ação de Judas, 
permutando o Mestre, inconscientemente, por esperanças injustas, por 
vantagens materiais, por privilégios passageiros. Quando podem examinar a 
extensão dos enganos a que se acolheram, procuram, desesperados, os 
comparsas de suas ilusões, tentando devolver-lhes quanto lhes coube nos 
criminosos movimentos em que se comprometeram na luta humana; todavia, 
com esses frutos amargos apenas conseguem adquirir o campo de sangue das 
expiações dolorosas e ásperas, para sepulcro dos cadáveres de seus pe-
sadelos delituosos, estranhos ao ideal divino da perfeição em Jesus-Cristo. 

Irmão em humanidade, que ainda não pudeste sair do campo milenário das 
reencarnações, em luta por enterrar os pretéritos crimes que não se coadunam 
com a Lei Eterna, não troques o Cristo Imperecível por um punhado de cinzas 
misérrimas, porque, do contrário, continuarás circunscrito à região escura da 
carne sangrenta. 



 99

92 
MADALENA 

 
       “Disse-lhe Jesus: Maria! — Ela, voltando-se, disse-lhe: Mestre!” - 
(JOÃO, capítulo 20, versículo 16.) 
 

Dos fatos mais significativos do Evangelho, a primeira visita de Jesus, na 
ressurreição, é daqueles que convidam à meditação substanciosa e acurada. 

Por que razões profundas deixaria o Divino Mestre tantas figuras mais 
próximas de sua vida para surgir aos olhos de Madalena, em primeiro lugar? 

Somos naturalmente compelidos a indagar por que não teria aparecido, 
antes, ao coração abnegado e amoroso que lhe servira de Mãe ou aos 
discípulos amados... 

Entretanto, o gesto de Jesus é profundamente simbólico em sua essência 
divina. 

Dentre os vultos da Boa Nova, ninguém fez tanta violência a si mesmo, 
para seguir o Salvador, como a inesquecível obsidiada de Magdala. Nem 
mesmo “morta” nas sensações que operam a paralisia da alma; entretanto, 
bastou o encontro com o Cristo para abandonar tudo e seguir-lhe os passos, 
fiel até ao fim, nos atos de negação de si própria e na firme resolução de tomar 
a cruz que lhe competia no calvário redentor de sua existência angustiosa. 

É compreensível que muitos estudantes investiguem a razão pela qual não 
apareceu o Mestre, primeiramente, a Pedro ou a João, à sua Mãe ou aos 
amigos. Todavia, é igualmente razoável reconhecermos que, com o seu gesto 
inesquecivel, Jesus ratificou a lição de que a sua doutrina será, para todos os 
aprendizes e seguidores, o código de ouro das vidas transformadas para a 
glória do bem. E ninguém, como Maria de Magdala, houvera transformado a 
sua, à luz do Evangelho redentor. 



 100

93 
ALEGRIA CRISTÃ 

 
       “Mas a vossa tristeza se converterá em alegria.” — Jesus. (JOÃO, 
capítulo 16, versículo 20.) 
 

Nas horas que precederam a agonia da cruz, os discípulos não 
conseguiam disfarçar a dor, o desapontamento. Estavam tristes. Como 
pessoas humanas, não entendiam outras vitórias que não fossem as da Terra. 
Mas Jesus, com vigorosa serenidade, exortava-os: “Na verdade, na verdade, 
vos digo que vós chorareis e vos lamentareis; o mundo se alegrará e vós 
estareis tristes, mas a vossa tristeza se converterá em alegria.” 

Através de séculos, viu-se no Evangelho um conjunto de notícias dolorosas 
— um Salvador abnegado e puro conduzido ao madeiro destinado aos infames, 
discípulos debandados, perseguições sem conta, martírios e lágrimas para 
todos os seguidores... 

No entanto, essa pesada bagagem de sofrimentos Constitui os alicerces de 
uma vida superior, repleta de paz e alegria. Essas dores representam auxílio 
de Deus à terra estéril dos corações humanos. Chegam como adubo divino aos 
sentimentos das criaturas terrestres, para que de pântanos desprezados 
nasçam lírios de esperança. 

Os inquietos salvadores da política e da ciência, na Crosta Planetária, 
receitam repouso e prazer a fim de que o espírito chore depois, por tempo inde-
terminado, atirado aos desvãos sombrios da consciência ferida pelas atitudes 
criminosas. Cristo, porém, evidenciando suprema sabedoria, ensinou a ordem 
natural para a aquisição das alegrias eternas, demonstrando que fornecer 
caprichos satisfeitos, sem advertência e medida, às criaturas do mundo, no 
presente estado evolutivo, é depor substâncias perigosas em mãos infantis. 
Por esse motivo, reservou trabalhos e sacrifícios aos companheiros amados, 
para que se não perdessem na ilusão e chegassem à vida real com valioso 
patrimônio de estáveis edificações. 

Eis por que a alegria cristã não consta de prazeres da inconsciência, mas 
da sublime certeza de que todas as dores são caminhos para júbilos imortais. 



 101

94 
AO SALVAR-NOS 

 
       “Salva-te a ti mesmo e desce da cruz.” — (MARCOS, capítulo 15, 
versículo 30.) 
 

Esse grito de ironia dos homens maliciosos continua vibrando através dos 
séculos. 

A criatura humana não podia compreender o sacrifício do Salvador. A Terra 
apenas conhecia vencedores que chegavam brandindo armas, cobertos de 
glórias sanguinolentas, heróis da destruição e da morte, a caminho de altares e 
monumentos de pedra. 

Aquele Messias, porém, distanciara-se do padrão habitual. Para conquistar, 
dava de si mesmo; a fim de possuir, nada pretendia dos homens para si 
próprio; no propósito de enriquecer a vida, entregava-se àmorte. 

Em vista disso, não faltaram os escarnecedores no momento extremo, 
interpelando o Divino Triunfador, com mordaz expressão. 

Nesse testemunho, ensinou-nos o Mestre que, ao nos salvarmos, no 
campo da maldade e da ignorância ouviremos o grito da malícia geral, nas 
mesmas circunstâncias. 

Se nos demoramos colados à ilusão do destaque, se somos trabalhadores 
exclusivamente interessados em nosso engrandecimento temporário na esfera 
carnal, com esquecimento das necessidades alheias, há sempre muita gente 
que nos considera privilegiados e vitoriosos; se ponderamos, no entanto, as 
nossas responsabilidades graves no mundo, chama-nos loucos e, quando nos 
surpreende em experiências culminantes, revestidas da dor sagrada que nos 
arrebata a esferas sublimes, passa junto de nós exibindo gestos irônicos e, 
recordando os altos princípios esposados por nossa vida, exclama, 
desdenhosa: — “Salva-te a ti mesmo e desce da cruz.” 



 102

95 
O AMIGO OCULTO 

 
       “Mas os olhos deles estavam como que fechados, para que o não 
conhecessem.” — (LUCAS, capítulo 24, versículo 16.) 
 

Os discípulos, a caminho de Emaús, comentavam, amargurados, os 
acontecimentos terríveis do Calvário. 

Permaneciam sob a tormenta da angústia. A dúvida penetrava-lhes a alma, 
levando-os ao abatimento, à negação. 

Um homem desconhecido, porém, alcançou-os na estrada. Oferecia o 
aspecto de mísero peregrino. Sem identificar-se, esclareceu as verdades da 
Escritura, exaltou a cruz e o sofrimento. 

Ambos os companheiros, que se haviam emaranhado no cipoal de 
contradições ingratas, experimentaram agradável bem-estar, ouvindo a 
argumentação confortadora. 

Somente ao termo da viagem, em se sentindo fortalecidos no tépido 
ambiente da hospedaria, perceberam que o desconhecido era o Mestre. 

Ainda existem aprendizes na “estrada simbólica de Emaús”, todos os dias. 
Atingem o Evangelho e espantam-se em face dos sacrifícios necessários 
àeterna iluminação espiritual. Não entendem o ambiente divino da cruz e 
procuram “paisagens mentais” distantes... Entretanto, chega sempre um 
desconhecido que caminha ao lado dos que vacilam e fogem. Tem a forma de 
um viandante incompreendido, de um companheiro inesperado, de um velho 
generoso, de uma criança tímida. Sua voz é diferente das outras, seus 
esclarecimentos mais firmes, seus apelos mais doces. 

Quem partilha, por um momento, do banquete da cruz, jamais poderá 
olvidá-la. Muitas vezes, partirá mundo a fora, demorando-se nos trilhos 
escuros; no entanto, minuto virá em que Jesus, de maneira imprevista, busca 
esses viajores transviados e não os desampara enquanto não os contempla, 
seguros e livres, na hospedaria da confiança. 



 103

96 
A COROA 

 
       “E vestiram-no de púrpura, e tecendo uma coroa de espinhos, lha 
puseram na cabeça.” — (MARCOS, capítulo 15, versículo 17.) 
 

Quase incrível o grau de invigilância da maioria dos discípulos do 
Evangelho, na atualidade, ansiosos pela coroa dos triunfos mundanos. Desde 
longo tempo, as Igrejas do Cristianismo deturpado se comprazem nos grandes 
espetáculos, através de enormes demonstrações de força política. E forçoso é 
reconhecer que grande número das agremiações espiritistas cristãs, ainda tão 
recentes no mundo, tendem às mesmas inclinações. 

Individualmente, os prosélitos pretendem o bem-estar, o caminho sem 
obstáculos, as considerações honrosas do mundo, o respeito de todos, o fiel 
reconhecimento dos elevados princípios que esposaram na vida, por parte dos 
estranhos. Quando essa bagagem de facilidades não os bafeja no serviço 
edificante, sentem-se perseguidos, contrariados, desditosos. 

Mas... e o Cristo? não bastaria o quadro da coroa de espinhos para 
atenuar-nos a inquietação? 

Naturalmente que o Mestre trazia consigo a Coroa da Vida; entretanto, não 
quis perder a oportunidade de revelar que a coroa da Terra ainda é de 
espinhos, de sofrimento e trabalho incessante para os que desejem escalar a 
montanha da Ressurreição Divina. Ao tempo em que o Senhor inaugurou a 
Boa Nova entre os homens, os romanos coroavam-se de rosas; mas, legando-
nos a sublime lição, Jesus dava-nos a entender que seus discípulos fiéis 
deveriam contar com distintivos de outra natureza. 



 104

97 
AMAS O BASTANTE? 

 
       “Perguntou-lhe terceira vez: Simão, filho de Jonas, amas-me?” — 
(JOÃO, capítulo 21, versículo 17.) 
 

Aos aprendizes menos avisados é estranhável que Jesus houvesse 
indagado do apóstolo, por três vezes, quanto à segurança de seu amor. O 
próprio Simão Pedro, ouvindo a interrogação repetida, entristecera-se, supondo 
que o Mestre suspeitasse de seus sentimentos mais íntimos. 

Contudo, o ensinamento é mais profundo. 
Naquele instante, confiava-lhe Jesus o ministério da cooperação nos 

serviços redentores. O pescador de Cafarnaum ia contribuir na elevação de 
seus tutelados do mundo, ia apostolizar, alcançando valores novos para a vida 
eterna. 

Muito significativa, portanto, a pergunta do Senhor nesse particular. Jesus 
não pede informação ao discípulo, com respeito aos raciocínios que lhe eram 
peculiares, não deseja inteirar-se dos conhecimentos do colaborador, 
relativamente a Ele, não reclama compromisso formal. Pretende saber apenas 
se Pedro o ama, deixando perceber que, com o amor, as demais dificuldades 
se resolvem. Se o discípulo possui suficiente provisão dessa essência divina, a 
tarefa mais dura converte-se em apostolado de bênçãos promissoras. 

É imperioso, desse modo, reconhecer que as tuas conquistas intelectuais 
valem muito, que tuas indagações são louváveis, mas em verdade somente 
serás efetivo e eficiente cooperador do Cristo se tiveres amor. 



 105

    98 
CAPAS 

 
       “E ele, lançando de si a sua capa, levantou-se e foi ter com Jesus.” —
(MARCOS, capítulo 10, versículo 50.) 
 

O Evangelho de Marcos apresenta interessante notícia sobre a cura de 
Bartimeu, o cego de Jericó. 

Para receber a bênção da divina aproximação, lança fora de si a capa, 
correndo ao encontro do Mestre, alcançando novamente a visão para os olhos 
apagados e tristes. 

Não residirá nesse ato precioso símbolo? 
As pessoas humanas exibem no mundo as capas mais diversas. Existem 

mantos de reis e de mendigos. Há muitos amigos do crime que dão preferência 
a “capas de santos”. Raros os que não colam ao rosto a máscara da própria 
conveniência. Alega-se que a luta humana permanece repleta de requisições 
variadas, que é imprescindível atender à movimentação do século; entretanto, 
se alguém deseja sinceramente a aproximação de Jesus, para a recepção de 
benefícios duradouros, lance fora de si a capa do mundo transitório e 
apresente-se ao Senhor, tal qual é, sem a ruinosa preocupação de manter a 
pretensa intangibilidade dos títulos efêmeros, sejam os da fortuna material ou 
os da exagerada noção de sofrimento. A manutenção de falsas aparências, 
diante do Cristo ou de seus mensageiros, complica a situação de quem 
necessita. Nada peças ao Senhor com exigências ou alegações descabidas. 
Despe a tua capa mundana e apresenta-te a Ele, sem mais nem menos. 



 106

99 
PROMETER 

 
       “Prometendo-lhes liberdade, sendo eles mesmos servos da corrup-
ção — (2ª EPÍSTOLA A PEDRO, capítulo 2, versículo 19.) 
 

É indispensável desconfiar de todas as promessas de facilidades sobre o 
mundo. 

Jesus, que podia abrir os mais vastos horizontes aos olhos assombrados 
da criatura, prometeu-lhe a cruz sem a qual não poderia afastar-se da Terra 
para colocar-se ao seu encontro. 

Em toda parte, existem discípulos descuidados que aceitam o logro de 
aventureiros inconscientes. É que ainda não aprenderam a lição viva do 
trabalho próprio a que foram chamados para desenvolver atividade particular. 

Os fazedores de revoluções e os donos de projetos absurdos prometem 
maravilhas. Mas, se são vítimas da ambição, servos de propósitos inferiores, 
escravos de terríveis enganos, como poderão realizar para os outros a 
liberdade ou a elevação de que se conservam distantes? 

Não creias em salvadores que não demonstrem ações que confirmem a 
salvação de si mesmos. 

Deves saber que foste criado para gloriosa ascensão, mas que só é fácil 
descer. Subir exige trabalho, paciência, perseverança, condições essenciais 
para o encontro do amor e da sabedoria. 

Se alguém te fala em valor das facilidades, não acredites; é possível que o 
aventureiro esteja descendo. Mas quando te façam ver perspectivas con-
soladoras, através do suor e do esforço pessoal, aceita os alvitres com alegria. 
Aquele que compreende o tesouro oculto nos obstáculos, e dele se vale para 
enriquecer a vida, está subindo e é digno de ser seguido. 



 107

100 
AUXÍLIOS DO INVISÍVEL 

 
       “E, depois de passarem a primeira e segunda guarda, chegaram à 
porta de ferro, que dá para a cidade, a qual se lhes abriu por si mesma; e, 
tendo saído, percorreram uma rua e logo o anjo se apartou dele.” — 
(ATOS, capítulo 12, versículo 10.) 
 

Os homens esperam sempre ansiosamente o auxílio do plano espiritual. 
Não importa o nome pelo qual se designe esse amparo. Na essência é invaria-
velmente o mesmo, embora seja conhecido entre os espiritistas por “proteção 
dos guias” e nos círculos protestantes por “manifestações do Espírito Santo”. 

As denominações apresentam interesse secundário. Essencial é 
considerarmos que semelhante colaboração constitui elemento vital nas 
atividades do crente sincero. 

No entanto, a contribuição recebida por Pedro, no cárcere, representa lição 
para todos. 

Sob cadeias pesadíssimas, o pescador de Cafarnaum vê aproximar-se o 
anjo do Senhor, que o liberta, atravessa em sua companhia os primeiros pe-
rigos na prisão, caminha ao lado do mensageiro, ao longo de uma rua; 
contudo, o emissário afasta-se, deixando-o novamente entregue à própria 
liberdade, de maneira a não desvalorizar-lhe as iniciativas. 

Essa exemplificação é típica. 
Os auxílios do invisível são incontestáveis e jamais falham em suas 

multiformes expressões, no momento oportuno; mas é imprescindível não se 
vicie o crente com essa espécie de cooperação, aprendendo a caminhar 
sozinho, usando a independência e a vontade no que é justo e útil, convicto de 
que se encontra no mundo para aprender, não lhe sendo permitido reclamar 
dos instrutores a solução de problemas necessários à sua condição de aluno. 



 108

101 
TUDO EM DEUS 

 
       “Eu não posso de mim mesmo fazer coisa alguma.” — Jesus. (JOÃO, 
capítulo 5, versículo 30.) 
 

Constitui ótimo exercício contra a vaidade pessoal a meditação nos fatores 
transcendentes que regem os mínimos fenômenos da vida. 

O homem nada pode sem Deus. 
 Todos temos visto personalidades que surgem dominadoras no palco 
terrestre, afirmando-se poderosas sem o amparo do Altíssimo; entretanto, a 
única realização que conseguem efetivamente é a dilatação ilusória pelo sopro 
do mundo, esvaziando-se aos primeiros contactos com as verdades divinas. 
Quando aparecem, temíveis, esses gigantes de vento espalham ruínas 
materiais e aflições de espírito; todavia, o mesmo mundo que lhes confere 
pedestal projeta-os no abismo do desprezo comum; a mesma multidão que os 
assopra incumbe-se de repô-los no lugar que lhes compete. 

Os discípulos sinceros não ignoram que todas as suas possibilidades 
procedem do Pai amigo e sábio, que as oportunidades de edificação na Terra, 
com a excelência das paisagens, recursos de cada dia e bênçãos dos seres 
amados, vieram de Deus que os convida, pelo espírito de serviço, a ministérios 
mais santos; agirão, desse modo, amando sempre, aproveitando para o bem e 
esclarecendo para a verdade, retificando caminhos e acendendo novas luzes, 
porque seus corações reconhecem que nada poderão fazer de si próprios e 
honrarão o Pai, entrando em santa cooperação nas suas obras. 



 109

102 
O CRISTÃO E O MUNDO 

 
       “Primeiro a erva, depois a espiga e, por último, o grão cheio na espi-
ga.” — Jesus. (MARCOS, capítulo 4, versículo 28.) 
 

Ninguém julgue fácil a aquisição de um título referente à elevação 
espiritual. O Mestre recorreu sabiamente aos símbolos vivos da Natureza, favo-
recendo-nos a compreensão. 

A erva está longe da espiga, como a espiga permanece distanciada dos 
grãos maduros. 

Nesse capítulo, o mais forte adversário da alma que deseja seguir o 
Salvador, é o próprio mundo. 

Quando o homem comum descansa nas vulgaridades e inutilidades da 
existência terrestre, ninguém lhe examina os passos. Suas atitudes não 
interessam a quem quer que seja. Todavia, em lhe surgindo no coração a erva 
tenra da fé retificadora, sua vida passa a constituir objeto de curiosidade para a 
multidão. Milhares de olhos, que o não viram quando desviado na ignorância e 
na indiferença, seguem-lhe, agora, os gestos mínimos com acentuada 
vigilância. O pobre aspirante ao título de discípulo do Senhor ainda não passa 
de folhagem promissora e já lhe reclamam espigas das obras celestes; 
conserva-se ainda longe da primeira penugem das asas espirituais e já se lhe 
exigem vôos supremos sobre as misérias humanas. 

Muitos aprendizes desanimam e voltam para o lodo, onde os companheiros 
não os vejam. 

Esquece-se o mundo de que essas almas ansiosas ainda se acham nas 
primeiras esperanças e, por isso mesmo, em disputas mais ásperas por 
rebentar o casulo das paixões inferiores na aspiração de subir; dentro da velha 
ignorância, que lhe é característica, a multidão só entende o homem na 
animalidade em que se compraz ou, então, se o companheiro pretende elevar-
se, lhe exige, de pronto, credenciais positivas do céu, olvidando que ninguém 
pode trair o tempo ou enganar o espírito de seqüência da Natureza. Resta ao 
cristão cultivar seus propósitos sublimes e ouvir o Mestre: Primeiro a erva, 
depois a espiga e, por último, o grão cheio na espiga. 



 110

103 
ESTIMA DO MUNDO 

 
       “Se chamaram Belzebu ao pai de família, quanto mais aos seus 
domésticos?” — Jesus. (MATEUS, capítulo 10, versículo 25.) 
 

Muitos discípulos do Evangelho existem, ciosos de suas predileções e 
pontos de vista, no campo individual. 

Falsas concepções ensombram-lhes o olhar. 
Quase sempre se inquietam pelo reconhecimento público das virtudes que 

lhes exornam o caráter, guardam o secreto propósito de obter a admiração de 
todos e sentem-se prejudicados se as autoridades transitórias do mundo não 
lhes conferem apreço. 

Agem esquecidos de que o Reino de Deus não vem com aparência 
exterior; não percebem que, por enquanto, somente os vultos destacados, nas 
vanguardas financeiras ou políticas, arvoram-se em detentores de 
prerrogativas terrestres, senhores quase absolutos das homenagens pessoais 
e dos necrológios brilhantes. 

Os filhos do Reino Divino sobressaem raramente e, de modo geral, 
enchem o mundo de benefícios sem que o homem os veja, à feição do que 
ocorre com o próprio Pai. 

Se Jesus foi chamado feiticeiro, crucificado como malfeitor e arrebatado de 
sua amorosa missão para o madeiro afrontoso, que não devem esperar seus 
aprendizes sinceros, quando verdadeiramente devotados à sua causa? 

O discípulo não pode ignorar que a permanência na Terra decorre da 
necessidade de trabalho proveitoso e não do uso de vantagens efêmeras que, 
em muitos casos, lhe anulariam a capacidade de servir. Se a força humana 
torturou o Cristo, não deixará de torturá-lo também. É ilógico disputar a estima 
de um mundo que, mais tarde, será compelido a regenerar-se para obter a 
redenção. 



 111

104 
A ESPADA SIMBÓLICA 

 
       “Não cuideis que vim trazer a paz à Terra; não vim trazer a paz, mas a 
espada.” — Jesus. (MATEUS, capítulo 10, versículo 34.) 
 

Inúmeros leitores do Evangelho perturbam-se ante essas afirmativas do 
Mestre Divino, porqüanto o conceito de paz, entre os homens, desde muitos 
séculos foi visceralmente viciado. Na expressão comum, ter paz significa haver 
atingido garantias exteriores, dentro das quais possa o corpo vegetar sem 
cuidados, rodeando-se o homem de servidores, apodrecendo na ociosidade e 
ausentando-se dos movimentos da vida. 

Jesus não poderia endossar tranqüilidade desse jaez, e, em contraposição 
ao falso princípio estabelecido no mundo, trouxe consigo a luta regeneradora, a 
espada simbólica do conhecimento interior pela revelação divina, a fim de que 
o homem inicie a batalha do aperfeiçoamento em si mesmo. O Mestre veio 
instalar o combate da redenção sobre a Terra. Desde o seu ensinamento 
primeiro, foi formada a frente da batalha sem sangue, destinada à iluminação 
do caminho humano. E Ele mesmo foi o primeiro a inaugurar o testemunho 
pelos sacrifícios supremos. 

Há quase vinte séculos vive a Terra sob esses impulsos renovadores, e ai 
daqueles que dormem, estranhos ao processo santificante! 

Buscar a mentirosa paz da ociosidade é desviar-se da luz, fugindo à 
vida e precipitando a morte. No entanto, Jesus é também chamado o Príncipe 
da Paz. 

Sim, na verdade o Cristo trouxe ao mundo a espada renovadora da guerra 
contra o mal, constituindo em si mesmo a divina fonte de repouso aos corações 
que se unem ao seu amor; esses, nas mais perigosas situações da Terra, 
encontram, nEle, a serenidade inalterável. É que Jesus começou o combate de 
salvação para a Humanidade, representando, ao mesmo tempo, o sustentáculo 
da paz sublime para todos os homens bons e sinceros. 



 112

105 
NEM TODOS 

 
       “E aconteceu que, quase oito dias depois destas palavras, tomou 
consigo a Pedro, a João e a Tiago, e subiu ao monte a orar.” — (LUCAS, 
capítulo 9, versículo 28.) 
 

Digna de notar-se a atitude do Mestre, convidando apenas Simão e os 
filhos de Zebedeu para presenciarem a sublime manifestação do monte, 
quando Moisés e outro emissário divino estariam em contacto direto com 
Jesus, aos olhos dos discípulos. 

Por que não convocou os demais companheiros? Acaso Filipe ou André 
não teriam prazer na sublime revelação? Não era Tomé um companheiro 
indagador, ansioso por equações espirituais? No entanto, o Mestre sabia a 
causa de suas decisões e somente Ele poderia dosar, convenientemente, as 
dádivas do conhecimento superior. 

O fato deve ser lembrado por quantos desejem forçar a porta do plano 
espiritual. 

Certo, o intercâmbio com esse ou aquele núcleo de entidades do Além é 
possível, mas nem todos estão preparados, a um só tempo, para a recepção 
de responsabilidades ou benefícios. 

Não se confia, imprudentemente, um aparelho de produção preciosa, cujo 
manejo dependa de competência prévia, ao primeiro homem que surja, tomado 
de bons desejos. Não se atraiçoa impunemente a ordem natural. Nem todos os 
aprendizes e estudiosos receberão do Além, num pronto, as grandes revela-
ções. Cada núcleo de atividade espiritualizante deve ser presidido pelo melhor 
senso de harmonia, esforço e afinidade. Nesse mister, além das boas 
intenções é indispensável a apresentação da ficha de bons trabalhos pessoais. 
E, no mundo, toda gente permanece disposta a querer isso ou aquilo, mas 
raríssimas criaturas se prontificam a servir e a educar-se. 



 113

    106 
DAR 

 
       “E dá a qualquer que te pedir; e, ao que tomar o que é teu, não lho 
tornes a pedir.” — Jesus. (LUCAS, capítulo 6, versículo 30.) 
 

O ato de dar é dos mais sublimes nas operações da vida; entretanto, 
muitos homens são displicentes e incompreensíveis na execução dele. 

Alguns distribuem esmolas levianamente, outros se esquecem da 
vigilância, entregando seu trabalho a malfeitores. 

Jesus é nosso Mestre nas ocorrências mínimas. E se ouvimo-lo 
recomendando estejamos prontos a dar “a qualquer” que pedir, vemo-lo 
atendendo a todas as criaturas do seu caminho, não de acordo com os 
caprichos, mas segundo as necessidades. 

Concedeu bem-aventuranças aos aflitos e advertências aos vendilhões. 
Certo, os mercadores de má-fé, no íntimo, rogavam-lhe a manutenção do 
“statuquo”, mas sua resposta foi eloqüente. Deu alegrias nas bodas de Caná e 
repreensões em assembléias dos discípulos. Proporcionou a cada situação e a 
cada personalidade o que necessitavam e, quando os ingratos lhe tomaram o 
direito da própria vida, aos olhos da Humanidade, não voltou o Cristo a pedir-
lhes que o deixassem na obra começada. 

Deu tudo o que se coadunava com o bem. E deu com abundáncía, 
salientando-se que, sob o peso da cruz, conferiu sublime compreensão à 
ignorância geral, sem reclamação de qualquer natureza, porque sabia que o 
ato de dar vem de Deus e nada mais sagrado que colaborar com o Pai que 
está nos céus. 



 114

107 
VINDA DO REINO 

 
       “O reino de Deus não vem com aparência exterior.” — Jesus. 
(LUCAS, capítulo 17, versículo 20.) 
 

Os agrupamentos religiosos no mundo permanecem, quase sempre, 
preocupados pelas conversões alheias. Os crentes mais entusiastas anseiam 
por transformar as concepções dos amigos. Em vista disso, em toda parte 
somos defrontados por irmãos aflitos pela dilatação do proselitismo em seus 
círculos de estudo. 

Semelhante atividade nem sempre é útil, porqüanto, em muitas ocasiões, 
pode perturbar elevados projetos em realização. 

Afirma Jesus que o Reino de Deus não vem com aparência exterior. É 
sempre ruinosa a preocupação por demonstrar pompas e números 
vaidosamente, nos grupos da fé. Expressões transitórias de poder humano não 
atestam o Reino de Deus. A realização divina começará do íntimo das 
criaturas, constituindo gloriosa luz do templo interno. Não surge à comum 
apreciação, porque a maioria dos homens transitam semicegos, através do 
túnel da carne, sepultando os erros do passado culposo. 

A carne é digna e venerável, pois é vaso de purificação, recebendo-nos 
para o resgate preciso; entretanto, para os espíritos redimidos significa “morte” 
ou “transformação permanente”. O homem carnal, em vista das circunstâncias 
que lhe governam o esforço, pode ver somente o que está “morto” ou aquilo 
que “vai morrer”. O Reino de Deus, porém, divino e imortal, escapa 
naturalmente à visão dos humanos. 



 115

108 
REENCARNAÇÃO 

 
       “Portanto, se a tua mão ou o teu pé te escandalizar, corta-o e atira-o 
para longe de ti; melhor te é entrar na vida, coxo ou aleijado, do que, 
tendo duas mãos ou dois pés, seres lançado no fogo eterno.” — Jesus. 
(MATEUS, capítulo 18, versículo 8.) 
 

Unicamente a reencarnação esclarece as questões do ser, do sofrimento e 
do destino. Em muitas ocasiões, falou-nos Jesus de seus belos e sábios 
princípios. 

Esta passagem de Mateus é sumamente expressiva. 
É indispensável considerar que o Mestre se dirigia a uma sociedade 

estagnada, quase morta. 
No concerto das lições divinas que recebe, o cristão, a rigor, apenas 

conhece, de fato, um gênero de morte, a que sobrevém à consciência culpada 
pelo desvio da Lei; e os contemporâneos do Cristo, na maioria, eram criaturas 
sem atividade espiritual edificante, de alma endurecida e coração paralítico. A 
expressão “melhor te é entrar na vida” representa solução fundamental. Acaso, 
não eram os ouvintes pessoas humanas? Referia-se, porém, o Senhor 
àexistência contínua, à vida de sempre, dentro da qual todo espírito despertará 
para a sua gloriosa destinação de eternidade. 

Na elevada simbologia de suas palavras, apresenta-nos Jesus o motivo 
determinante dos renascimentos dolorosos, em que observamos aleijados, 
cegos e paralíticos de berço, que pedem semelhantes provas como períodos 
de refazimento e regeneração indispensáveis à felicidade porvindoura. 

Quanto à imagem do “fogo eterno”, inserta nas letras evangélicas, é 
recurso muito adequado à lição, porque, enquanto não se dispuser a criatura a 
viver com o Cristo, será impelida a fazê-lo, através de mil meios diferentes; se 
a rebeldia perdurar por infinidade de séculos, os processos purificadores 
permanecerão igualmente como o fogo material, que existirá na Terra enquanto 
seu concurso perdurar no tempo, como utilidade indispensável à vida física. 



 116

109 
ACHAREMOS SEMPRE 

 
       “Porque qualquer que pede, recebe; e quem busca, acha.” — Jesus. 
(LUCAS, capítulo 11, versículo 10.) 
 

Ao experimentar o crente a necessidade de alguma coisa, recorda 
maquinalmente a promessa do Mestre, quando assegurou resposta adequada 
a qualquer que pedir. 

Importa, contudo, saber o que procuramos. Naturalmente, receberemos 
sempre, mas é imprescindível conhecer o objeto de nossa solicitação. 

Asseverou Jesus: “Quem busca, acha.” 
Quem procura o mal encontra-se com o mal igual mente. 
Existe perfeita correspondência entre nossa alma e a alma das coisas. Não 

expendemos uma hipótese, examinamos uma lei. 
Para os que procuram ladrões, escutando os falsos apelos do mundo 

interior que lhes é próprio, todos os homens serão desonestos. Assim ocorre 
aos que possuem aspirações de crença, acercando-se, desconfiados, dos 
agrupamentos religiosos. Nunca surpreendem a fé, porque tudo analisam pela 
má-fé a que se acolhem. Tanto experimentam e insistem, manejando os 
propósitos inferiores de que se nutrem, que nada encontram, efetivamente, 
além das desilusões que esperavam. 

A fim de encontrarmos o bem, é preciso buscá-lo todos os dias. 
Inegavelmente, num campo de lutas chocantes como a esfera terrestre, a 

caçada ao mal é imediatamente coroada de êxito, pela preponderância do mal 
entre as criaturas. A pesca do bem não é tão fácil; no entanto, o bem será 
encontrado como valor divino e eterno. 

É indispensável, pois, muita vigilância na decisão de buscarmos alguma 
coisa, porqüanto o Mestre afirmou: “Quem busca, acha”; e acharemos sempre 
o que procuramos. 



 117

110 
VIDAS SUCESSIVAS 

 
       “Não te maravilhes de te haver dito: Necessário vos é nascer de 
novo.” — Jesus. (JOÃO, capítulo 3, versículo 7.) 
 

A palavra de Jesus a Nicodemos foi suficientemente clara. 
Desviá-la para interpretações descabidas pode ser compreensível no 

sacerdócio organizado, atento às injunções da luta humana, mas nunca nos 
espíritos amantes da verdade legítima. 

A reencarnação é lei universal. 
Sem ela, a existência terrena representaria turbilhão de desordem e 

injustiça; à luz de seus esclarecimentos, entendemos todos os fenômenos 
dolorosos do caminho. 

O homem ainda não percebeu toda a extensão da misericórdia divina, nos 
processos de resgate e reajustamento. 

Entre os homens, o criminoso é enviado a penas cruéis, seja pela 
condenação à morte ou aos sofrimentos prolongados. 

A Providência, todavia, corrige, amando... Não encaminha os réus a 
prisões infectas e úmidas. Determina somente que os comparsas de dramas 
nefastos troquem a vestimenta carnal e voltem ao palco da atividade humana, 
de modo a se redimirem, uns à frente dos outros. 

Para a Sabedoria Magnânima nem sempre o que errou é um celerado, 
como nem sempre a vítima é pura e sincera. Deus não vê apenas a maldade 
que surge à superfície do escândalo; conhece o mecanismo sombrio de todas 
as circunstâncias que provocaram um crime. 

O algoz integral como a vítima integral são desconhecidos do homem; o 
Pai, contudo, identifica as necessidades de seus filhos e reúne-os, periodica-
mente, pelos laços de sangue ou na rede dos compromissos edificantes, a fim 
de que aprendam a lei do amor, entre as dificuldades e as dores do destino, 
com a bênção de temporário esquecimento. 



 118

111 
ORIENTADORES DO MUNDO 

 
       “Respondeu-lhe Jesus: És mestre em Israel e não sabes Isto?” — 
(JOÃO, capítulo 3, versículo 10.) 
 

É muito comum nos círculos religiosos, notada-mente nos arraiais 
espiritistas, o aparecimento de orientadores do mundo, reclamando provas da 
existência da alma. 

Tempo virá em que semelhantes inquirições serão consideradas pueris, 
porque, afinal, esses mentores da política, da educação, da ciência, estão 
perguntando, no fundo, se eles próprios existem. 

A resposta de Jesus a Nicodemos, embora se refira ao problema da 
reencarnação, enquadra-se perfeitamente ao assunto, de vez que os 
condutores da atualidade prosseguem indagando sobre realidades essenciais 
da vida. 

Peçamos a Deus auxilie o homem para que não continue tentando 
penetrar a casa do progresso pelo telhado. 

O médico leviano, até que verifique a verdade espiritual, será defrontado 
por experiências dolorosas no campo das realizações que lhe dizem respeito. 
O professor, apenas teórico, precipitar-se-á muitas vezes nas ilusões. O 
administrador improvisado permanecerá exposto a erros tremendos, até que se 
ajuste A responsabilidade que lhe é própria. 

Por esse motivo, a resposta de Jesus aplica-se, com acerto, às 
interrogações dos instrutores modernos. Transformados em investigadores, 
dirigem-se a nós outros, muita vez com ironia, reclamando a certeza sobre a 
existência do espírito; entretanto, eles orientam os outros e se introduzem na 
vida dos nossos Irmãos em humanidade. Considerando essa circunstância e 
em se tratando de problema tão essencial para si próprios, é razoável que não 
perguntem, porque devem saber. 



 119

112 
COMO LÁZARO 

 
       “E o defunto saiu, tendo as mãos e os pés ligados com faixas e o seu 
rosto envolto num lenço. Disse-lhes Jesus: Desligai-o e deixai-o ir.” — 
(JOÃO, capítulo 11, versículo 44.) 
 

O regresso de Lázaro à vida ativa representa grandioso símbolo para todos 
os trabalhadores da Terra. 

Os criminosos arrependidos, os pecadores que se voltam para o bem, os 
que “trincaram” o cristal da consciência, entendem a maravilhosa característica 
do verbo recomeçar. 

Lázaro não podia ser feliz tão-só por revestir-se novamente da carne 
perecível, mas, sim, pela possibilidade de reiniciar a experiência humana com 
valores novos. E, na faina evolutiva, cada vez que o espírito alcança do Mestre 
Divino a oportunidade de regressar à Terra, ei-lo desenfaixado dos laços vigo-
rosos... exonerado da angústia, do remorso, do medo... A sensação do túmulo 
de impressões em que se encontrava, era venda forte a cobrir-lhe o rosto... 

Jesus, compadecido, exclamou para o mundo: 
— Desligai-o, deixai-o ir. 
Essa passagem evangélica é assinalada de profunda beleza. 
Preciosa é a existência de um homem, porque o Cristo lhe permitiu o 

desligamento dos laços criminosos com o pretérito, deixando-o encaminhar-se, 
de novo, às fontes da vida humana, de maneira a reconstituir e santificar os 
elos de seu destino espiritual, na dádiva suprema de começar outra vez. 



 120

113 
NÃO TE ESQUEÇAS 

 
       “Porque muitos dos judeus, por causa dele, iam e criam em Jesus.” 
— (JOÃO, capítulo 12, versículo 11.) 
 

Narra o Evangelho de João que muita gente, encaminhando-se para 
Betãnia, buscava acercar-se do Mestre, não somente para vê-lo, mas para con-
templar também a figura de Lázaro, retirado do sepulcro. Nessa movimentação, 
muitos iam e voltavam transformados, irritando os círculos farisaicos. 

Essa lembrança do Apóstolo é preciosa. 
A situação, todavia, é idêntica nos dias atuais. 
A alma voltada para o Cristo quase sempre foi ressuscitada por seu amor, 

escapando à sombra dos pesadelos intelectuais que operam a morte do sen-
timento... 

Muitos homens estão mortos, soterrados nos sepulcros da indiferença, do 
egoísmo, da negação. Quando um companheiro, como Lázaro, tem a felicidade 
de ser tocado pelo Cristo, eis que se estabelece a curiosidade geral em torno 
de suas atitudes. Todos desejam conhecer-lhe as modificações. 

Se és, portanto, um beneficiado de Jesus; se o Senhor já te levantou do pó 
terrestre para o conhecimento da vida infinita, recorda-te de que teus amigos, 
na maioria, têm noticias do Mestre; todavia, ainda não estão preparados a 
compreendê-lo integralmente. Serás, como Lázaro, o ponto de observação 
direta para todos eles. Somente começarão a receber a claridade da crença 
sincera por ti, reconhecendo o poder de Jesus pela transformação que estejas 
demonstrando. Se já foste, pois, chamado pelo Senhor da Vida, está em tuas 
mãos continuares nos recintos da morte ou levantares para a edificação dos 
que te rodeiam. 



 121

114 
AS CARTAS DO CRISTO 

 
       “Porque já é manifesto que sois a carta do Cristo, ministrada por nós, 
e escrita, não com tinta, mas com o Espírito de Deus Vivo, não em tábuas 
de pedra, mas nas tábuas de carne do coração.” — Paulo. (2ª EPÍSTOLA 
AOS CORÍNTIOS, capítulo 3, versículo 3.) 
 

É singular que o Mestre não haja legado ao mundo um compêndio de 
princípios escritos pelas próprias mãos. 

As figuras notáveis da Terra sempre assinalam sua passagem no planeta, 
endereçando à posteridade a sua mensagem de sabedoria e amor, seja em 
tábuas de pedra, seja em documentos envelhecidos. 

Com Jesus, porém, o processo não foi o mesmo. 
O Mestre como que fez questão de escrever sua doutrina aos homens, 

gravando-a no coração dos companheiros sinceros. Seu testamento espiritual 
constitui-se de ensinos aos discípulos e não foram grafados por ele mesmo. 

Recursos humanos seriam insuficientes para revelar a riqueza eterna de 
sua Mensagem. As letras e raciocínios, propriamente humanos, na maioria das 
vezes costumam dar margem a controvérsias. Em vista disso, Jesus gravou 
seus ensinamentos nos corações que o rodeavam e até hoje os aprendizes 
que se lhe conservam fiéis são as suas cartas divinas dirigidas à Humanidade. 

Esses documentos vivos do santificante amor do Cristo palpitam em todas 
as religiões e em todos os climas. São os vanguardeiros que conhecem a vida 
superior, experimentam o sublime contacto do Mestre e transformam-se em 
sua mensagem para os homens. 
Podem surgir muitas contendas em torno das páginas mais célebres e 
formosas; todavia, perante a alma que se converteu em carta viva do Senhor, 
quando não haja vibrações superiores da compreensão, haverá sempre o 
divino silêncio. 



 122

115 
EMBAIXADORES DO CRISTO 

 
       “De sorte que somos embaixadores da parte do Cristo.” — Paulo. (2ª 
EPÍSTOLA AOS CORÍNTIOS, capítulo 5, versículo 20.) 
 

Na catalogação dos valores sociais, todo homem de trabalho honesto é 
portador de determinada delegação. 

Se os políticos e administradores guardam responsabilidades do Estado, 
os operários recebem encargos naturais das oficinas a que emprestam seus 
esforços. 

Cada homem de bem é mensageiro do centro de realizações onde atende 
ao movimento da vida, em atividade enobrecedora. 

As ruas estão cheias de emissários das repartições, das fábricas, dos 
institutos, dos órgãos de fiscalização, produção, amparo e ensino, cujos in-
teresses conjugados operam a composição da harmonia social. 

É necessário, contudo, não esquecermos que os valores da vida eterna 
não permaneceriam no mundo sem representantes. 

Cristo possui embaixadores permanentes em seus discípulos sinceros. 
Importa considerar que na presente afirmativa de Paulo de Tarso não 

vemos alusão ao sacerdócio presunçoso. 
Todos os colaboradores leais de Jesus, em qualquer situação da vida e no 

lugar mais longínquo da Terra, são conhecidos na sede espiritual dos serviços 
divinos. É com eles, cooperadores devotados e muita vez desconhecidos dos 
beneficiários do mundo, que se movimenta o Mestre, cada dia, estendendo o 
Evangelho aplicado entre as criaturas terrestres, até à vitória final. 

Entendendo esta verdade, consulta as próprias tendências, atos e 
pensamentos. Repara a quem serves, porque, se já recebeste a Boa Nova da 
Redenção, é tempo de te tornares embaixador de sua luz. 



 123

116 
AGIR DE ACORDO 

 
       “Confessam que conhecem a Deus, mas negam-no com as obras, 
sendo abomináveis e desobedientes, e reprovados para toda boa obra.” 
— Paulo. (TITO, capítulo 1, versículo 16.) 
 

O Espiritismo, em sua feição de Cristianismo redivivo, tem papel muito 
mais alto que o de simples campo para novas observações técnicas da ciência 
instável do mundo. 

A Terra, até agora, no que se refere às organizações religiosas, tem vivido 
repleta dos que confessam a existência de Deus, negando-O, porém, através 
das obras individuais. 

O intercâmbio dos dois mundos, visível e invisível, de maneira direta 
objetiva esse reajustamento sentimental, para que a luz divina se manifeste 
nas relações comuns dos homens. 

Como conciliar o conhecimento de Deus com o menosprezo aos 
semelhantes? 

As antigas escolas religiosas, à força de se arregimentarem como 
agrupamentos políticos do mundo, sob o controle do sacerdócio, acabaram por 
estagnar os impulsos da fé, em exterioridades que aviltam as forças vivas do 
espírito. 

A doutrina consoladora da sobrevivência e da comunicação entre os 
habitantes da Terra e do Infinito, com bases profundas e amplas no Evangelho, 
floresce entre as criaturas com características de nova revelação, para que o 
homem seja, nas atividades vulgares, real afirmação do bem que nasce da fé 
viva. 



 124

117 
TERRA PROVEITOSA 

 
       “Porque a terra que embebe a chuva, que cai muitas vezes sobre ela, 
e produz erva proveitosa para aqueles por quem é lavrada, recebe a 
bênção de Deus.” — Paulo. (HEBREUS, capítulo 6, versículo 7.) 
 

Os discípulos do Cristo encontrarão sempre grandes lições, em contacto 
com o livro da Natureza. 

O convertido de Damasco refere-se aqui à terra proveitosa que produz 
abundantemente, embebendo-se da chuva que cai, incessante, na sua 
superfície, representando o vaso predileto de recepção das bênçãos de Deus. 

Transportemos o símbolo ao país dos corações. Somente aqueles 
espíritos, atentos aos benefícios espirituais, que chovem diariamente do céu, 
são suscetíveis de produzir as utilidades do serviço divino, guardando as 
bênçãos do Senhor. 

Não que o Pai estabeleça prerrogativas injustificáveis. Sua proteção 
misericordiosa estende-se a todos, indistintamente, mas nem todos a recebem, 
isto é, inúmeras criaturas se fecham no egoísmo e na vaidade, envolvendo o 
coração em sombras densas. 

Deus dá em todo tempo, mas nem sempre os filhos recebem, de pronto, as 
dádivas paternais. Apenas os corações que se abrem à luz espiritual, que se 
deixam embeber pelo orvalho divino, correspondem ao ideal do Lavrador 
Celeste. 

O Altíssimo é o Senhor do Universo, sumo dispensador de bênçãos a 
todas as criaturas. No planeta terreno, Jesus é o Sublime Cultivador. O coração 
humano é a terra. 

Cumpre-nos, portanto, compreender que não se lavra o solo sem retificá-lo 
ou sem feri-lo e que somente a terra tratada produzirá erva proveitosa, ali-
mentando e beneficiando na Casa de Deus, atendendo, destarte, a esperança 
do horticultor. 



 125

118 
O PARALÍTICO 

 
       “E não podendo aproximar-se dele, por causa da multidão, 
destelharam a casa onde Jesus estava e, feita uma abertura, baixaram o 
leito em que jazia o paralitico.” — (MARCOS, capítulo 2, versículo 4.) 
 

Muitas pessoas confessam sua necessidade do Cristo, mas 
freqüentemente alegam obstáculos que lhes impedem a sublime aproximação. 

Uns não conseguem tempo para a meditação, outros experimentam certas 
inquietudes que lhes parecem intermináveis. 

Todavia, para que nos sintamos na vizinhança do Mestre, como legítimos 
interessados em seus benefícios imortais, faz-se imprescindível estender a 
capacidade, dilatar os recursos próprios e marchar ao encontro dEle, sob a luz 
da fé viva. 

Relata-nos o Evangelho de Marcos a curiosa decisão do paralítico que, 
localizando a casa em que se achava o Senhor, plenamente sitiada pela 
multidão, longe de perder a oportunidade, amparou-se no auxílio dos amigos, 
deixando-se resvalar por um buraco, levado a efeito no telhado, de maneira a 
beneficiar-se no contacto do Salvador, aproveitando fervorosamente o ensejo 
divino. 

Recorda o paralítico de Cafarnaum e, na hipótese de encontrares grandes 
dificuldades para gozar a presença do Cristo, pelos teus impedimentos de or-
dem material, dirige-te para o Alto, com o amparo de teus amigos espirituais, e 
deixa-te cair aos seus pés divinos, recebendo forças novas que te restabe-
leçam a paz e o bom ânimo. 



 126

119 
GLÓRIA CRISTÃ 

 
       “Porque a nossa glória é esta: o testemunho da nossa consciência.” 
— Paulo. (2ª EPÍSTOLA AOS CORÍNTIOS, capítulo 1, versículo 12.) 
 

Desde as tribos selvagens, que precederam a organização das famílias 
humanas, tem sido a Terra grande palco utilizado na exibição das glórias 
passageiras. 

A concorrência intensificou a procura de titulos honorificos transitórios. 
O mundo desde muito conhece glórias sangrentas da luta homicida, glórias 

da avareza nos cofres da fortuna morta, do orgulho nos pergaminhos bra-
sanados e inúteis, da vaidade nos prazeres mentirosos que precedem o 
sepulcro; a ciência cristaliza as que lhe dizem respeito nas academias isoladas; 
as religiões sectaristas nas pompas externas e nas expressões do proselitismo. 

Num plano onde campeiam tantas glórias fáceis, a do cristão é mais 
profunda, mais difícil. A vitória do seguidor de Jesus é quase sempre no lado 
inverso dos triunfos mundanos. É o lado oculto. Raros conseguem vê-lo com 
olhos mortais. 

Entretanto, essa glória é tão grande que o mundo não a proporciona, nem 
pode subtraí-la. É o testemunho da consciência própria, transformada em ta-
bernáculo do Cristo vivo. 

No instante divino dessa glorificação, deslumbra-se a alma ante as 
perspectivas do Infinito. É que algo de estranho aconteceu aí dentro, na cripta 
misteriosa do coração: o filho achou seu Pai em plena eternidade. 



 127

120 
ZELO PRÓPRIO 

 
       “Olhai por vós mesmos, para que não percais o vosso trabalho, mas 
antes recebais o inteiro galardão.” — (2ª Epístola à JOÃO, 8.) 
 

A natureza física, não obstante a deficiência de suas expressões em face 
da grandeza espiritual da vida, fornece vasto repositório de lições, alusivas ao 
zelo próprio. 

A fim de que o Espírito receba o sagrado ensejo de aprender na Terra, 
receberá um corpo equivalente a verdadeiro santuário, Os órgãos e os sentidos 
são as suas potências; mas, semelhante tabernáculo não se ergueria sem as 
dedicações maternas e, quando a criatura toma conta de si, gastará grande 
percentagem de tempo na limpeza, conservação e defesa do templo de carne 
em que se manifesta. Precisará cuidar da epiderme, da boca, dos olhos, das 
mãos, dos ouvidos. 

Que acontecerá se algum departamento do corpo for esquecido? 
Excrescências e sujidades trarão veneno à vida. 

Se o quadro fisiológico, passageiro e mortal, exige tudo isso, que não 
requer de nossa dedicação o Espírito com os seus valores eternos? 

Se já recebeste alguma luz, desvela-te em não perdê-la. 
Intensifica-a em ti. 
Lava os teus pensamentos em esforço diário, nas fontes do Cristo; corrige 

os teus sentimentos, renova as aspirações colocando-as na direção de Mais 
Alto. 

Não te cristalizes. 
Movimenta-te no trabalho do zelo próprio, pois há “micróbios intangíveis” 

que podem atacar a alma e paralisá-la durante séculos. 



 128

121 
ESPINHEIROS 

 
       “Nem se vindimam uvas dos abrolhos.” — Jesus. (LUCAS, capítulo 6, 
versículo 44.) 
 

O cristão é um combatente ativo. 
Despertando no campo do Senhor, aturde-se-lhe a visão com a amplitude 

e complexidade do trabalho. 
Dificuldades, tropeços, cipoais, ervas daninhas... 
E o Evangelho, com propriedade de conceituação, elucida que não se pode 

vindimar nos espinheiros. 
Entretanto, teria Jesus assumido a paternidade de semelhante afirmativa 

para que cruzemos os braços em falsa beatitude? 
Se o terreno permanece absorvido pelos abrolhos, o discípulo recebeu 

inúmeras ferramentas do Mestre dos mestres. 
Indispensável, pois, enfrentar o serviço. 
O Cristo encarou, face a face, o sacrifício pela Humanidade inteira. 
Será a existência de alguns espinheiros a causa de nossos obstáculos 

insuperáveis? 
Não. Se hoje é impossível a vindima, ataquemos o chão duro. Lavremos o 

solo árido. Adubemos com suor e lágrimas. 
Haverá sempre chuvas fecundantes do Céu ou generosos mananciais da 

Terra, abençoando-nos o esforço. 
A Divina Providência reside em toda parte. Não olvidemos o imperativo do 

trabalho e, depois, em lugar dos abrolhos, colheremos o fruto suave e doce da 
videira. 



 129

     122 
FRUTOS 

 
“Portanto, pelos seus frutos os conhecereis.” — Jesus. (MATEUS. 

Capítulo 7, versículo 20.) 
 
O mundo atual, em suas elevadas características de inteligência, reclama 

frutos para examinar as sementes dos princípios. 
O cristão, em razão disso, necessita aprender com a boa árvore que 

recebe os elementos da Providência Divina, através da seiva, e converte-os em 
utilidades para as criaturas. 

Convém o esforço de auto-análise, a fim de identificarmos a qualidade das 
próprias ações. 

Muitas palavras sonoras proporcionam simplesmente a impressão daquela 
figueira condenada. 

É indispensável conhecermos os frutos de nossa vida, de modo a saber se 
beneficiam os nossos irmãos. 

A vida terrestre representa oportunidade vastíssima, cheia de portas e 
horizontes para a eterna luz. Em seus círculos, pode o homem receber 
diariamente a seiva do Alto, transformando-a em frutos de natureza divina. 

Indiscutivelmente, a atualidade reclama ensinos edificantes, mas nada 
compreenderá sem demonstrações práticas, mesmo porque, desde a 
antigüidade, considera a sabedoria que a realização mais difícil do homem, na 
esfera carnal, é viver e morrer fiel ao supremo bem. 



 130

123 
ESPERAR EM CRISTO 

 
       “Se esperamos em Cristo só nesta vida, somos os mais miseráveis de 
todos os homens.” — (1ª EPÍSTOLA AOS CORÍNTIOS, 15, versículo 19.) 
 

O exame do versículo fornece ao estudioso explicações muito claras. 
É natural confiar em Cristo e aguardar nEle, mas que dizer da angústia da 

alma atormentada no círculo de cuidados terrestres, esperando egoisticamente 
que Jesus lhe venha satisfazer os caprichos imediatos? 

Seria razoável contar com o Senhor tão-só nas expressões passageiras da 
vida fragmentária? 

É indispensável descobrir a grandeza do conceito de “vida”, sem confundi-
lo com “uma vida”. 

Existir não é viajar da zona de infância, com escalas pela juventude, 
madureza e velhice, até ao porto da morte; é participar da Criação pelo 
sentimento e pelo raciocínio, é ser alguém e alguma coisa no concerto do 
Universo. 

Na condição de encarnados, raros assuntos confundem tanto como os da 
morte, interpretada erroneamente como sendo o fim daquilo que não pode 
desaparecer. 

É imprescindível, portanto, esperar em Cristo com a noção real da 
eternidade. A filosofia do imediatísmo, na Terra, transforma os homens em 
crianças. 

Não vos prendais à idade do corpo físico, às circunstâncias e condições 
transitórias. Indagai da própria consciência se permaneceis com Jesus. E 
aguardai o futuro, amando e realizando com o bem, convicto de que a 
esperança legítima não é repouso e, sim, confiança no trabalho incessante 



 131

124 
FIRMEZA DE FÉ 

 
       “E os que estão sobre a pedra, estes são os que, ouvindo a palavra, a 
recebem com alegria; mas, como não têm raiz, apenas crêem por algum 
tempo, e, na época da tentação, se desviam.” — Jesus. (LUCAS, capítulo 
8, versículo 13.) 

 
A palavra “pedra”, entre nós, costuma simbolizar rigidez e impedimento; no 

entanto, convém não esquecer que Jesus, de vez em quando, a ela recorria 
para significar a firmeza. Pedro foi chamado pelo Mestre, certa vez, a “rocha 
viva da fé”. 

O Evangelho de Lucas fala-nos daqueles que estão sobre pedra, os quais 
receberão a palavra com alegria, mas que, por ausência de raiz, caem, fatal-
mente, na época das tentações. 

Não são poucos os que estranham essa promessa de tentações, que, 
aliás, devem ser consideradas como experiências imprescindíveis. 

Na organização doméstica, os pais cuidarão excessivamente dos filhos, em 
pequeninos, mas a demasia de ternura é imprópria no tempo em que 
necessitam demonstrar o esforço de si mesmos. 

O chefe de serviço ensinará os auxiliares novos com paciência e, depois, 
exigirá, com justiça, expressões de trabalho próprio. 

Reconhecemos, assim, pelo apontamento de Lucas, que nas experiências 
religiosas não é aconselhável repousar alguém sobre a firmeza espiritual dos 
outros; enquanto o imprevidente descansa em bases estranhas, provavelmente 
estará tranqüilo, mas, se não possui raízes de segurança em si mesmo, des-
viar-se-á nas épocas difíceis, com a finalidade de procurar alicerces alheios. 

Tudo convida o homem ao trabalho de seu aperfeiçoamento e iluminação. 
Respeitemos a firmeza de fé, onde ela existir, mas não olvidemos a 

edificação da nossa, para a vitória estável. 



 132

125 
FILHOS E SERVOS 

 
       “Ora, o servo não fica para sempre na casa; o filho fica para sempre.” 
— Jesus. (JOÃO, capítulo 8, versículo 35.) 
 

Na sua exemplificação, ensinou-nos Jesus como alcançar o título de 
filiação a Deus. 

O trabalho ativo e incessante, o desprendimento dos interesses inferiores 
do mundo, a perfeita submissão aos desígnios divinos, constituíram traços fun-
damentais de suas lições na Terra. 

Muitos homens, notáveis pela bondade, pelo caráter adamantino, 
sacerdotes dignos e crentes sinceros, poderão ser dedicados servos do 
Altíssimo. Mas o Cristo induziu-nos a ser mais alguma coisa. Convidou-nos a 
ser filhos, esclarecendo que esses ficam “para sempre na casa”. 

E os servos? esses, muita vez, experimentam modificações. Nem sempre 
permanecerão, ao lado do Pai. 

Mas, não é a Terra igualmente uma dependência, ainda que humilde, da 
casa de Deus? Aí palpita a essência da lição. 

O Mestre aludiu aos servos como pessoas suscetiveis de vários interesses 
próprios. Os filhos, todavia, possuem interesses em comum com o Pai. Os 
primeiros, servindo a Deus e a si mesmos, porque como servidores aguardam 
remuneração, podem sofrer ansiedades, aflições, delírios e dores ásperas. Os 
filhos, porém, estão sempre “na casa”, isto é, permanecerão em paz, 
superiores às circunstâncias mais duras, porqüanto reconhecem, acima de 
tudo, que pertencem a Deus. 



 133

    126 
ÍDOLOS 

 
“Que vos abstenhais das coisas sacrificadas aos Ídolos.” — (ATOs, 

capítulo 15, versículo 29.) 
 
Os ambientes religiosos não perceberam ainda toda a extensão do 

conceito de idolatria. 
Quando nos referimos a ídolos, tudo parece indicar exclusivamente as 

imagens materializadas nos altares de pedra. Essa é, porém, a face mais 
singela do problema. 

Necessitam os homens exterminar, antes de tudo, outros ídolos mais 
perigosos, que lhes perturbam a visão e o sentimento. 

Demora-se a alma, muitas vezes, em adoração mentirosa. 
Refere-se o versículo às “coisas sacrificadas aos ídolos”, e o homem está 

rodeado de coisas da vida. Movimentando-as, a criatura enriquece o patrimônio 
evolutivo. Ë necessário, no entanto, diferenciar as que se encontram 
consagradas a Deus das sacrificadas aos ídolos. 

A ambição de alcançar os valores espirituais, de acordo com Jesus, 
chama-se virtude; o propósito de atingir vantagens transitórias no campo 
carnal, no plano da inquietação injusta, chama-se insensatez. 

Os “primeiros lugares”, que o Mestre nos recomendou evitemos, 
representam Ídolos igualmente. Não consagrar, portanto, as coisas da vida e 
da alma ao culto do imediatismo terrestre, é escapar de grosseira posição 
adorativa. 

Quando te encontres, pois, preocupado com os insucessos e desgostos, 
no círculo individual, não olvides que o Cristo, aceitando a cruz, ensinou-nos o 
recurso de eliminar a idolatria mantida em nosso caminho por nós mesmos. 



 134

127 
ENQUANTO É DIA 

 
       “Convém que eu faça as obras dAquele que me enviou, enquanto é 
dia.” — Jesus. (JOÃO, capítulo 9, versículo 4.) 
 

Sabemos que o labor divino do Mestre é incessante e efetua-se num dia 
perene e resplandecente de oportunidades; no entanto, para gravar-nos no en-
tendimento o valor real da passagem na Terra, fala-nos Jesus de sua 
conveniência em aproveitar o ensejo do contacto direto com as criaturas. 

Se semelhante atitude constitui motivo de preocupação para o Mestre, que 
não dizer de nós mesmos, nos círculos carnais ou nas esferas que lhes são 
imediatas, dentro das obrigações que nos competem na sagrada realização do 
bem eterno? 

Cristo não se refere à necessidade de falar das obras de Deus, mas, sim, 
de construi-las a seu tempo. 

Não ignoramos que, sendo Ele o Enviado do Altíssimo no mundo, os 
discípulos da Boa Nova são, a seu turno, os mensageiros do seu amor, nos 
mais recônditos lugares do orbe terrestre. Os que vibram de coração voltado 
para o Evangelho SãO, efetivamente, emissários da Divina Lição entre os 
companheiros da vida material, onde quer que estejam, e bem-aventurados 
serão todos aqueles que aproveitarem o dia generoso, realizando em si 
próprios e em derredor de seus passos as obras santificadas dAquele que os 
enviou. 

Jamais desdenhes, desse modo, a posição em que te encontrares. Busca 
valorizá-la, através de todos os meios ao teu alcance, a fim de que teu esforço 
seja uma fonte de bênçãos para os outros e para teu próprio círculo. Nunca te 
esqueças de aproveitar o tempo na aquisição de luz, enquanto é dia. 



 135

128 
DÁDIVAS ESPIRITUAIS 

 
“E, descendo eles do monte, Jesus lhes ordenou, dizendo: A ninguém 

conteis a visão, até que o Filho do homem ressuscite dentre os mortos.” 
— (MATEUS, capítulo 17, versículo 9.) 
 

Se o homem necessita de grande prudência nos atos da vida comum, 
maior vigilância se exige da criatura, no trato com a esfera espiritual. 

É o próprio Mestre Divino quem no-lo exemplifica. 
Tendo conduzido Tiago, Pedro e João às maravilhosas revelações do 

Tabor, onde se transfigurou ao olhar dos companheiros, junto de gloriosos 
emissários do plano superior, recomenda solícito: “A ninguém conteis a visão, 
até que o Filho do homem seja ressuscitado dos mortos.” 

O Mestre não determinou a mentira, entretanto, aconselhou se guardasse 
a verdade para ocasião oportuna. 

Cada situação reclama certa cota de conhecimento. 
Sabia Jesus que a narrativa prematura da sublime visão poderia despertar 

incompreensões e sarcasmos nas conversações vulgares e ociosas. 
Não esqueçamos que todos nós estamos marchando para Deus, 

salientando-se, porém, que os caminhos não são os mesmos para todos. 
Se guardas contigo preciosa experiência espiritual, indubitavelmente 

poderás usá-la, todos os dias, utilizando-a em doses apropriadas, a fim de 
auxiliares a cada um dos que te cercam, na posição particularizada em que se 
encontram; mas não barateies o que a esfera mais alta te concedeu, 
entregando a dádiva às incompreensões criminosas, porque tudo o que se 
conquista do Céu é realização intransferivel. 



 136

129 
ORIGEM DAS TENTAÇÕES 

 
       “Mas cada um é tentado, quando atraído e engodado pela sua própria 
concupxacência.” — (TIAGO, capítulo 1, versículo 14.) 
 

Geralmente, ao surgirem grandes males, os participantes da queda 
imputam a Deus a causa que lhes determinou o desastre. Lembram-se, 
tardiamente de que o Pai é Todo-Poderoso e alegam que a tentação somente 
poderia ter vindo do Divino Desígnio. 

Sim, Deus é o Absoluto Amor e tanto é assim que os decaídos se 
conservam de pé, contando com os eternos valores do tempo, amparados por 
suas mãos compassivas As tentações, todavia, não procedem da Paternidade 
Celestial. 

Seria, porventura, o estadista humano responsável pelos atos 
desrespeitosos de quantos inquinam a lei por ele criada? 

As referências do Apóstolo estão profundamente tocadas pela luz do céu. 
“Cada um é tentado, quando atraido pela própria concupiscêncía.” 
Examinemos particularmente ambos os substantivos “tentação” e 

“concupiscência”. O primeiro exterioriza o segundo, que constitui o fundo 
viciado e perverso da natureza humana primitivista. Ser tentado é ouvir a 
malícia própria, é abrigar os inferiores alvitres de si mesmo, porqüanto, ainda 
que o mal venha do exterior, somente se concretiza e persevera se com ele 
afinamos, na intimidade do coração. 

Finalmente, destaquemos o verbo “atrair”. Verificaremos a extensão de 
nossa inferioridade pela natureza das coisas e situações que nos atraem. 

A observação de Tiago é roteiro certo para analisarmos a origem das 
tentações. 

Recorda-te de que cada dia tem situações magnéticas específicas. 
Considera a essência de tudo o que te atraiu no curso das horas e eliminarás 
os males próprios, atendendo ao bem que Jesus deseja. 



 137

130 
TRISTEZA 

 
       “Porque a tristeza, segundo Deus, opera arrependimento para a 
salvação, o qual não traz pesar; mas a tristeza do mundo gera a morte.” 
— Paulo. (2ª EPÍSTOLA AOS CORÍNTIOS, capítulo 7, versículo 10.) 
 

Conforme observamos na advertência de Paulo, há “uma tristeza segundo 
Deus” e outra “segundo a Terra”. A primeira soluciona problemas atinentes 
àvida verdadeira, a segunda é caminho para a morte, como símbolo de 
estagnação, no desvio dos sentimentos. 

Muita gente considera virtudes a lamentação incessante e o tédio 
continuado. Encontramos os tristes pela ausência de dinheiro adequado aos 
excessos; vemos os torturados que se lastimam pela impossibilidade de 
praticar o mal; ouvimos os viciados na queixa doentia, incapazes do prazer de 
servir sem aguilhões. Essa é a tristeza do mundo que prende o Espírito à teia 
de reencarnações corretivas e perigOsaS. 

Raros homens se tocam da “tristeza segundo Deus”. Muito poucos 
contemplam a si próprios, considerando a extensão das falhas que lhes dizem 
respeito, em marcha para a restauração da vida, no presente e no porvir. Quem 
avança por esse caminho redentor, se chora jamais atinge o plano do soluço 
enfermiço e da inutilidade, porque sabe reajustar-se, valendo-se do tempo, a 
golpes benditos de esforço para as novas edificações do destino. 



 138

131 
HOMENS E ANJOS 

 
       “Enquanto os anjos, sendo maiores em força e poder, não pronun-
ciam contra eles juízo blasfemo diante do Senhor.” — (2ª EPÍSTOLA A 
PEDRO, capítulo 2, versículo 11.) 

 
É lastimável observar o grande número de pessoas que estão sempre 

dispostas a proferir sentenças blasfematórias, umas para com as outras. A 
leviandade domina-lhes as conversações, a mesquinhez corrompe-lhes as 
atividades nos mais diversos setores da vida. 

Exceção feita aos sinceros cultivadores da luz religiosa, quase todos os 
homens se conservam à porta de situações ásperas em que o esforço difama-
tório lhes envenena a vida. Alimentam antipatias injustas para com os irmãos 
de atividade profissional, pelo próximo que lhes não aceita as idéias, pelos 
companheiros que se não afinam com os seus princípios. E como a lei é de 
compensação e troca. 
receberão dos colegas e dos vizinhos as mesmas vibrações destruidoras. 

Guerras silenciosas, nesse sentido, têm, por vezes, secular duração. 
Entretanto, o homem jactancioso está sempre rodeado pela ação benéfica 

de Espíritos iluminados e generosos, que, quanto mais revestidos de poder di-
vino, mais se compadecem das fragilidades humanas, estendendo-lhes mãos 
acolhedoras para o caminho e jamais pronunciando juízos condenatóriOs 
diante do Senhor. 

Toda vez que fores compelído a analisar os esforços alheios, recorda a 
palavra de Pedro. Não te esqueças de que as entidades angélicas, mananciais 
vivos e sublimes de força e poder, nunca enunciam sentenças acusatórias 
contra ti, diante de Deus. 



 139

132 
SEMPRE ADIANTE 

 
       “Porque de quem alguém é vencido, do tal faz-se também escravo.” - 
(2ª EPÍSTOLA A PEDRO, capítulo 2, versículo 19.) 
 

O Espírito encarnado, a fim de alcançar os altos objetivos da vida, precisa 
reconhecer sua condição de aprendiz, extraindo o proveito de cada 
experiência, sem escravizar-se. 

O dinheiro ou a necessidade material, a doença e a saúde do corpo são 
condições educativas de imenso valor para os que saibam aproveitar o ensejo 
de elevação em sua essência legitima. 

Infelizmente, porém, de maneira geral, a criatura apenas reconhece 
semelhantes verdades quando se abeira da transformação pela morte do corpo 
terrestre. 

Raras pessoas transitam de uma situação para outra com a dignidade 
devida. Comumente, se um rico é transferido a lugar de escassez, dá-se a tão 
extremas lamentações que acaba vencido, como servo miserável da 
mendicância; se o pobre é conduzido a elevada posição financeira, não raro se 
transforma em ordenador insensato, escravizando-se à extravagância e à 
tirania. 

É imprescindível muito cuidado para que as posições transitóriaS não 
paralisem OS vôos da alma. 

Guarda a retidão de consciência e atira-te ao trabalho edificante; então, a 
teus olhos, toda situação representará oportunidade de atingir o “mais alto” e o 
“mais além”. 



 140

133 
HEGEMONIA DE JESUS 

 
       “Disse-lhes Jesus: Em verdade, em verdade vos digo que, antes que 
Abraão existisse, eu sou.” — (JOÃO, capítulo 8, versículo 58.) 
 

É impossível localizar o Cristo na História, à maneira de qualquer 
personalidade humana. 

A divina revelação de que foi Emissário Excelso e o harmonioso conjunto 
de seus exemplos e ensinos falam mais alto que a mensagem instável dos 
mais elevados filósofos que visitaram o mundo. 

Antes de Abraão, ou precedendo os grandes vultos da sabedoria e do 
amor na História mundial, o Cristo já era o luminoso centro das realizaçôes 
humanas. De sua misericórdia partiram os missionários da luz que, lançados 
ao movimento da evolução terrestre, cumpriram, mais ou menos bem, a tarefa 
redentora que lhes competia entre as criaturas, antecedendo as eternas 
edificações do Evangelho. 

A localização histórica de Jesus recorda a presença pessoal do Senhor da 
Vinha. O Enviado de Deus, o Tutor Amoroso e Sábio, veio abrir caminhos 
novos e estabelecer a luta salvadOra para que os homens reconheçam a 
condição de eternidade que lhes é própria. 

Os filósofos e amigos ilustres da Humanidade falaram às criaturas, 
revelando em si uma luz refratada, como a do satélite que ilumina as noites 
terrenas; os apelos desses embaixadores dignos e esclarecidos são formosos 
e edificantes; todavia, nunca se furtam à mescla de sombras. 

A vinda do Cristo, porém, é diversa. Em sua Presença Divina temos a fonte 
da verdade positiva, o sol que resplandece. 



 141

134 
BASTA POUCO 

 
       “Disse-lhe Judas: Senhor, donde vem que te hás de manifestar a nós 
e não ao mundo?” — (JOÃO, capítulo 14, versículo 22.) 
 

Um dos fatos mais surpreendentes do Cristianismo é a posição escolhida 
pelo Salvador, a fim de anunciar as verdades eternas. 

Não aparece Jesus em decretos sensacionais, em troféus revolucionários 
ou em situações de domínio. Chega em paz à manjedoura simples, exemplifica 
o trabalho, conversa com alguns homens obscuros de uma aldeola singela e, 
só com isso, prepara a transformação da Humanidade inteira. 

Para o mundo inferior, todavia, a pergunta de Tadeu ainda é de plena 
atualidade. 

As criaturas vulgares só entendem os que se impõem aos demais, ainda 
que, para isso, sejam compelidas a ouvir sentenças tirânicas, proferidas em 
tribunas sanguinolentas; apenas compreendem espetáculos que ferem a visão 
e gestos teatrais dos que dominam por um dia para sofrerem amanhã o mesmo 
processo transformador imposto ao mundo transitório ao qual se dirigem. 

Jesus, todavia, falou à alma imortal. Por esse motivo, suas revelações 
nunca morrem. Além disso provou não ser necessária a evidência social ou 
econômica para o serviço de utilidade a Deus, demonstrando, ainda, não ser 
para isso indispensável a cidade com as arregimentações e recursos 
faustosos. Bastarão os princípios edificantes e simples, uma aldeota sem nome 
e alguns poucos amigos. 

O portador da boa-vontade sabe que foi esse o material com que o Cristo 
iniciou a remodelação da vida terrestre. 



 142

135 
O OURO INTRANSFERÍVEL 

 
       “Aconselho-te que de mmi compres ouro provado no fogo, para que 
te enriqueças.” — (APOCALIPSE, capítulo 8, versículo 18.) 
 

Sempre vulgares as aquisições de custo fácil. 
Nada difícil ao homem comum perseguir as possibilidades financeiras 

aliciar interesses mesquinhos, inventar mil recursos para atingir os fins 
inferiores; entretanto, os que adotam semelhante norma desconhecem o 
caráter sagrado do mais humilde patrimônio que lhes vai às mãos, abusando 
da posse para sentirem-se, depois, mais empobrecidos que nunca. 

A recomendação divina é suficientemente clara. 
Para que um homem se enriqueça, deve  adquirir o Ouro provado no fogo, 

fortuna essa que procede das mãos generosas do Altíssimo. 
Somente essa riqueza espiritual, adquirida nas situações de trabalho 

árduo, de profunda compreensão, de vitória sobre si mesmo, de esforço 
incessante, conferirá ao Espírito a posição de ascendência legítima, de bem-
estar permanente, além das transformações impostas pelo sepulcro, e apenas 
levará a efeito tão elevada conquista após entregar-se totalmente ao Pai para a 
grandeza do Divino Serviço. 

O homem mobilizado pelo homem poderá, sem dúvida, receber volumosos 
salários. Convenhamos, porém, que esses bens se transformam sempre ou 
algum dia serão transferidos a outrem pelo detentor provisório. No entanto, 
quando o trabalhador gasta suas possibilidades nos trabalhos do bem, com es-
quecimento do egoísmo, desinteressado de si próprio, colocando acima dos 
caprichos da personalidade os objetivos da Obra de Deus, lutando, amando, 
sofrendo e entregando-se a Ele, adquire, indiscutivelmente, o ouro eterno e 
intransferível. 



 143

136 
COISAS TERRESTRES E CELESTIAIS 

 
       “Se vos tenho falado de coisas terrestres, e não me credes, como 
crereis se vos falar das celestiais? — Jesus. (JOÃO, capítulo 3, versículo 
12.) 
 

No intercâmbio com o mundo espiritual, é freqüente a reclamação de 
certos estudiosos, relativamente à ausência de informações das entidades 
comunicantes, no que se refere às particularidades alusivas às atividades em 
que se movimentam. 

Por que não se fazem mais explícitos os desencarnados quanto ao novo 
gênero de vida a que foram chamados? como serão suas cidades, suas casas, 
seus processos de relações comuns? através de que meios se organizam 
hierarquicamente? terão governos nos moldes terrestres? 

Indagam outros, relativamente às razões pelas quais os cientistas libertos 
do plano físico não voltam aos antigos centros de pesquisas e realizações, vul-
garizando métodos de cura para as chamadas moléstias incuráveis ou 
revelando invenções novas que acelerem o progresso mundial. 

São esses os argumentos apressados da preguiça humana. 
Se os Espíritos comunicantes têm tratado quase que somente do material 

existente em torno das próprias criaturas terrenas, num curso metódico de in-
trodução a tarefas mais altas e ainda não puderam ser integralmente ouvidos, 
que viria a acontecer se olvidassem compromissos graves, dando-se ao gosto 
de comentários prematuros? 

É necessário compreenda o homem que Deus concede os auxílios; 
entretanto, cada Espírito é obrigado a talhar a própria glória. 

A grande tarefa do mundo espiritual, em seu mecanismo de relações com 
os homens encarnados, não é a de trazer conhecimentos sensacionais e ex-
temporâneoS, mas a de ensinar os homens a ler os sinais divinos que a vida 
terrestre contém em si mesma, iluminando-lhes a marcha para a espiritualidade 
superior. 



 144

137 
O BANQUETE DOS PUBLICANOS 

 
       “E os fariseus, vendo isto, disseram aos seus discípulos: Por que 
come o vosso Mestre com os publicanos e pecadores?” — (MATEUS, 
capítulo 9, versículo 11.) 
 

De maneira geral, a comunidade cristã, em seus diversos setores, ainda 
não percebeu toda a significação do banquete do Mestre, entre publicanos e 
pecadores. 

Não só a última ceia com os discípulos mais íntimos se revestiu de singular 
importância. Nessa reunião de Jerusalém, ocorrida na Páscoa, revela-nos 
Jesus o caráter sublime de suas relações com os amigos de apostolado. Trata-
se de ágape íntimo e familiar, solenizando despedida afetuosa e divina lição ao 
mesmo tempo. 

No entanto, é necessário recordar que o Mestre atendia a esse círculo em 
derradeiro lugar, porqüanto já se havia banqueteado carinhosamente com os 
publicanos e pecadores. Partilhava a ceia com os discípulos, num dia de alta 
vibração religiosa, mas comungara o júbilo daqueles que viviam a distância da 
fé, reunindo-os, generoso, e conferindo-lhes os mesmos bens nascidos de seu 
amor. 

O banquete dos publicanos tem especial significado na história do 
Cristianismo. Demonstra que o Senhor abraça a todos os que desejem a 
excelência de sua alimentação espiritual nos trabalhos de sua vinha, e que não 
só nas ocasiões de fé permanece presente entre os que o amam; em qualquer 
tempo e situação, está pronto a atender as almas que o buscam. 

O banquete dos pecadores foi oferecido antes da ceia aos discípulos. E 
não nos esqueçamos de que a mesa divina prossegue em sublime serviço. 
Resta aos comensais o aproveitamento da concessão. 



 145

138 
PRETENSÕES 

 
       “Eu plantei, Apolo regou; mas Deus deu o crescimento.” — Paulo. - 
(1ª EPÍSTOLA AOS CORÍNTIOS, capítulo 3, versículo 6.) 
 

A igreja de Corinto estava cheia de alegações dos discípulos inquietos. 
Certos componentes da instituição imprimiam maior valor aos esforços de 

Paulo, enquanto outros conferiam privilégios de edificação a Apolo. 
O advogado dos gentios foi divinamente inspirado, comentando o assunto 

em sua carta. 
Por que pretensões individuais numa obra da qual somos todos 

beneficiários do mesmo Senhor? 
Na atualidade, é louvável o exame da recomendação de Paulo aos 

Coríntios, porqüanto já não são os usufrutuários da organização cristã que se 
rejubilam pela recepção das bênçãos do Evangelho através desse ou daquele 
dos trabalhadores do Cristo, mas os operários da causa que, por vezes, 
chegam ao campo de serviço exibindo-se por vultos destacados dessa ou 
daquela obra do bem. 

A certeza de que “toda boa dádiva vem de Deus” constitui excelente 
exercício para os trabalhos comuns. 

É interessante observar como está sempre disposto o homem a se 
apropriar de circunstâncias que o elevem no alheio conceito com facilidade. 
Sempre inclinado a destacar-se nos círculos do bem que ainda lhe não 
pertence de modo substancial, raramente assume a paternidade dos erros que 
comete. Essa é uma das singulares contradições da criatura. 

Não te esqueças. O serviço é de todos. Uns plantam, outros adubam. Vive 
contente no setor de trabalho confiado às tuas mãos ou à tua inteligência e 
serve sem pretensões, porque o homem prepara a terra e organiza a 
semeadura, por misericórdia da Providência, mas é Deus quem põe as flores 
nas frondes e concede os frutos, segundo o merecimento. 



 146

139 
POR AMOR 

 
“Cegou-lhes os olhos e endureceu-lhes o coração, a fim de que não 

vejam com os olhos e compreendam no coração e se convertam e eu os 
cure.” — (JOÃO, capítulo 12, versículo 40.) 

 
Os planos mais humildes da Natureza revelam a Providência Divina, em 

soberana expressão de desvelo e amor. 
Os lírios não tecem, as aves não guardam provisões e misteriosa força 

fornece-lhes o necessário. 
A observação sobre a vida dos animais demonstra os extremos de ternura 

com que o Pai vela pela Criação desde o princípio: aqui, uma asa; acolá, um 
dente a mais; ali, desconhecido poder de defesa. 

Afirma-se a grande revelação de amor em tudo. 
No entanto, quando o Pai convoca os filhos àcooperação nas suas obras, 

eis que muita vez se salientam os ingratos, que convertem os favores 
recebidos, não em deveres nobres e construtivos, mas em novas exigências; 
então, faz-se preciso que o coração se lhes endureça cada vez mais, porque, 
fora do equilíbrio, encontrarão o sofrimento na restauração indispensável das 
leis externas desse mesmo amor divino. Quando nada enxergam além dos 
aspectos materiais da paisagem transitória, sobrevém, inopinadamente, a luta 
depuradora. 

É quando Jesus chega e opera a cura. 
Só então torna o ingrato à compreensão da Magnanimidade Divina. 
O amor equilibra, a dor restaura. É por isso que ouvimos muitas vezes: 

“Nunca teria acreditado em Deus se não houvesse sofrido.” 



 147

140 
PARA OS MONTES 

 
       “Então, os que estiverem na Judéia, fujam para os montes.”  - Jesus. 
(MATEUS, capítulo 24, versículo 16.) 
 

Referindo-se aos instantes dolorosos que assinalariam a renovação 
planetária, aconselhou o Mestre aos que estivessem na Judéia procurar os 
montes. A advertência é profunda, porque, pelo termo “Judéia”, devemos tomar 
a “região espiritual” de quantos, pelas aspirações íntimas, se aproximem do 
Mestre para a suprema iluminação. 

E a atualidade da Terra é dos mais fortes quadros nesse gênero. Em todos 
os recantos, estabelecem-se lutas e ruínas. Venenos mortíferos são inoculados 
pela política inconsciente nas massas populares. A baixada está repleta de 
nevoeiros tremendos. Os lugares santos permanecem cheios de trevas 
abomináveis. Alguns homens caminham ao sinistro clarão de incêndios. 
Aduba-se o chão com sangue e lágrimas, para a semeadura do porvir. 

É chegado o instante de se retirarem os que permanecem na Judéia para 
os “montes” das idéias superiores. É indispensável manter-se o discípulo do 
bem nas alturas espirituais, sem abandonar a cooperação elevada que o 
Senhor exemplificou na Terra; que aí consolide a sua posição de colaborador 
fiel, invencível na paz e na esperança, convicto de que, após a passagem dos 
homens da perturbação, portadores de destroços e lágrimas, são os filhos do 
trabalho que semeiam a alegria, de novo, e reconstroem o edifício da vida. 



 148

141 
PIOR PARA ELES 

 
       “Então começou a dizer-lhes: Hoje se cumpriu esta Escritura em 
vossos ouvidos.” — (LUCAS, capítulo 4, versículo 21.) 

 
Tomando lugar junto dos habitantes de Nazaré, exclamou Jesus, após ler 

algumas promessas de Isaias: “Hoje se cumpriu esta Escritura em vossos ou-
vidos.” 

Os agrupamentos religiosos são procurados, quase sempre, por 
investigadores curiosos que, à primeira vista, parecem vagabundos itinerantes; 
todavia, é forçoso reconhecer que há sempre ascendentes espirituais 
compelindo-lhes o espírito ao exame e à consulta; eles próprios não saberiam 
definir essa convocação sutil e silenciosa que os obriga a ouvir, por vezes, 
grandes preleções, longas palestras, exposições e elucidações que, 
aparentemente, não os interessam. 

Em várias circunstâncias, afirmam tolerar o assunto, em vista do código de 
gentileza e do respeito mútuo; entretanto, não é assim. Existe algo mais forte, 
além das boas maneiras que os compelem a ouvir. É que soou o momento da 
revelação espiritual para eles. 

Muitos continuam indiferentes, irônicos, recalcitrantes, mas a 
responsabilidade do conhecimento já lhes pesa nos ombros e, se pudessem 
sentir a verdade com mais clareza, albergariam a carinhosa admoestação do 
Mestre no íntimo da alma: “Hoje se cumpre esta Escritura em vossos ouvidos.” 

A misericórdia foi dispensada. Deu Jesus alguma coisa de sua bondade 
infinita. Cumpriu-se a divina palavra. Se os interessados não se beneficiarem 
com ela, pior para eles. 



 149

142 
UM SÓ SENHOR 

 
       “Nenhum servo pode servir a dois senhores.” — Jesus. (LUCAS, 
capítulo 16, versículo 13.) 
 

Se os cristãos de todos os tempos encontraram dolorosas situações de 
perplexidade nas estradas do mundo, é que, depois dos apóstolos e dos 
mártires, a maioria tem cooperado na divulgação de falsos sentimentos, com 
respeito ao Senhor a que devem servir. 

Como o Reino do Cristo ainda não é da Terra, não se pode satisfazer a 
Jesus e ao mundo, a um só tempo. O vício e o dever não se aliam na marcha 
diária. 

Que dizer de um homem que pretenda dirigir dois centros de atividade 
antagônica, em simultâneo esforço? 

Cristo é a linha central de nossas cogitações. 
Ele é o Senhor único, depois de Deus, para os filhos da Terra, com direitos 

inalienáveis, porqüanto é a nossa luz do primeiro dia evolutivo e adquiriu-nos 
para a redenção com os sacrifícios de seu amor. 

Somos servos dEle. Precisamos atender-lhe aos interesses sublimes, com 
humildade. E, para isso, é necessário não fugir do mundo, nem das responsa-
bilidades que nos cercam, mas, sim, transformar a parte de serviço confiada ao 
nosso esforço, nos círculos de luta, em célula de trabalho do Cristo. 

A tarefa primordial do discípulo é, portanto, compreender o caráter 
transitório da existência carnal, consagrar-se ao Mestre como centro da vida e 
oferecer aos semelhantes os seus divinos benefícios. 



 150

143 
LEGIÃO DO MAL 

 
       “E perguntou-lhe: Qual é o teu nome? — Ao que ele respondeu: 
Legião é o meu nome, porque somos muitos.” — (MARCOS, capítulo 5, 
versículo 9.) 
 

O Mestre legou inolvidável lição aos discípulos nesta passagem dos 
Evangelhos. 

Dispensador do bem e da paz, aproxima-se Jesus do Espírito perverso que 
o recebe em desesperação. 

O Cristo não se impacienta e indaga carinhosamente de seu nome, 
respondendo-lhe o interpelado: 

“Chamo-me Legião, porque somos muitos.” 
Os aprendizes que o seguiam não souberam interpretar a cena, em toda a 

sua expressão simbólica. 
E até hoje pergunta-se pelo conteúdo da ocorrência com justificável 

estranheza. 
É que o Senhor desejava transmitir imortal ensinamento aos companheiros 

de tarefa redentora. 
A frente do Espírito delinqüente e perturbado, Ele era apenas um; o 

interlocutor, entretanto, denominava-se “Legião”, representava maioria 
esmagadora, personificava a massa vastíssima das intenções inferiores e 
criminosas. Revelava o Mestre que, por indeterminado tempo, o bem estaria 
em proporção diminuta comparado ao mal em aludes arrasadores. 

Se te encontras, pois, a serviço do Cristo na Terra, não te esqueças de 
perseverar no bem, dentro de todas as horas da vida, convicto de que o mal se 
faz sentir em derredor, à maneira de legião ameaçadora, exigindo funda 
serenidade e grande confiança no Cristo, com trabalho e vigilância, até à vitória 
final. 



 151

144 
QUE TEMOS COM O CRISTO? 

 
“Ah! que temos contigo, Jesus Nazareno? vieste destruir-nos? Bem 

sei quem és: o Santo de Deus.” — (MARCOS, capítulo 1, versículo 24.) 
 

Grande erro supor que o Divino Mestre houvesse terminado o serviço ativo, 
no Calvário. 

Jesus continua caminhando em todas as direções do mundo; seu 
Evangelho redentor vai triunfando, palmo a palmo, no terreno dos corações. 

Semelhante circunstância deve ser lembrada porque também os Espíritos 
maléficos tentam repelir o Senhor diariamente. 

Refere-se o evangelista a entidades perversas que se assenhoreavam do 
corpo da criatura. 

Entretanto, essas inteligências infernais prosseguem dominando vastos 
organismos do mundo. 

Na edificação da política, erguida para manter os princípios da ordem 
divina, surgem sob os nomes de discórdia e tirania; no comércio, formado para 
estabelecer a fraternidade, aparecem com os apelidos de ambição e egoísmo; 
nas religiões e nas ciências, organizações sagradas do progresso universal, 
acodem pelas denominações de orgulho, vaidade, dogmatismo e intolerância 
sectária. 

Não somente o corpo da criatura humana padece a obsessão de Espíritos 
perversos. Os agrupamentos e instituições dos homens sofrem muito mais. 

E quando Jesus se aproxima, através do Evangelho, pessoas e 
organizações indagam com pressa: 

“Que temos com o Cristo? que temos a ver com a vida espiritual?” 
É preciso permanecer vigilante à frente de tais sutilezas, porqüanto o 

adversário vai penetrando também os círculos do Espiritismo evangélico, 
vestido nas túnicas brilhantes da falsa ciência. 



 152

145 
DOUTRINAÇÕES 

 
       “Mas não vos alegreis porque se vos sujeitem os espíritos; alegrai-
vos, antes, por estarem os vossos nomes escritos nos céus.” — Jesus. 
(LUCAS, capítulo 10, versículo 20.) 
  
 Freqüentemente encontramos novos discípulos do Evangelho exultando de 
contentamento, porque os Espíritos perturbados se lhes sujeitam. 
 Narram, com alegria, os resultados de sessões empolgantes, nas quais 
doutrinaram, com êxito, entidades muita vez ignorantes e perversas. 
 Perdem-se muitos no emaranhado desses deslumbramentos e tocam a 
multiplicar os chamados “trabalhos práticos”, sequiosos por orientar, em con-
tactos mais diretos, os amigos inconscientes ou infelizes dos planos imediatos 
à esfera carnal. 
       Recomendou Jesus o remédio adequado a situações semelhantes, em que 
os aprendizes, quase sempre interessados em ensinar os outros, esquecem, 
pouco a pouco, de aprender em proveito próprio. 

Que os doutrinadores sinceros se rejubilem, não por submeterem criaturas 
desencarnadas, em desespero, convictos de que em tais circunstâncias o bem 
é ministrado, não propriamente por eles, em sua feição humana, mas por 
emissários de Jesus, caridosos e solícitos, que os utilizam à maneira de canais 
para a Misericórdia Divina; que esse regozijo nasça da oportunidade de servir 
ao bem, de consciência sintonizada com o Mestre Divino, entre as certezas 
doces da fé, solidamente guardada no coração. 
A palavra do Mestre aos companheiros é muito expressiva e pode beneficiar 
amplamente os discípulos inquietos de hoje. 



 153

146 
NO TRATO COM O INVISÍVEL 

 
       “E, chamando-os a si, disse-lhes por parábolas: Como pode Satanás 
expulsar Satanás?” — (MARCOS, capítulo 3, versículo 23.) 

 
Esta passagem do Evangelho é sumamente esclarecedora para os 

companheiros da atualidade que, nas tarefas do Espiritismo cristão, se 
esforçam por auxiliar desencarnados infelizes a se equilibrarem no caminho 
redentor. 

Ninguém aguarde êxito imediato, ao procurar amparar os que se perderam 
na desorientação. 

É impossível dispensar a colaboração do tempo para que se esclareçam as 
personagens das tragédias humanas e, segundo sabemos, nem mesmo os 
apóstolos conseguiram, de pronto, convencer as entidades perturbadas, quanto 
ao realismo de sua perigosa situação. Todavia, sem atitudes esterilizantes, 
muito pode fazer o discípulo no setor dessas atividades iluminativas. Na 
atualidade, companheiros devotados ao serviço ainda sofrem a perseguição 
dos adversários da luz, que lhes atribuem sombrio pacto com poderes 
perversos. O sectarismo religioso cognomina-os sequazes de Satanás, 
impondo-lhes torturas e humilhações. 

No entanto, as mesmas objurgatórias e recriminações descabidas foram 
atiradas ao Mestre Divino pelo sacerdócio organizado de seu tempo. 
Atendendo aos enfermos e obsidiados, entregues a destrutivas forças da 
sombra, recebeu Jesus o título de feiticeiro, filho de Belzebu. Isso constitui 
significativa recordação que, naturalmente, infundirá muito conforto aos 
discípulos novos. 



 154

147 
UM DESAFIO 

 
       “E agora por que te deténs?” — (ATOS, capítulo 22, versículo 16.) 

 
Relatando à multidão sua inesquecível experiência às portas de Damasco, 

o Apóstolo dos gentios conta que, em face da perplexidade que o defrontara, 
perguntou-lhe Ananias, em advertência fraterna: 

“E agora por que te deténs?” 
A interrogação merece meditada por todos os que já receberam convites, 

apelos, dádivas ou socorros do plano espiritual. 
Inumeráveis beneficiários do Evangelho prendem-se a obstáculos de toda 

sorte na província nebulosa da queixa. 
Se felicitados pela luz da fé, lastimam não haver conhecido a verdade na 

juventude ou nos dias de abastança; contudo, na idade madura ou na dificulda-
de material, sustentam as mesmas tendências inferiores Nas palavras, 
exteriorizam sempre grande boa-vontade; entretanto, quando chamados ao 
serviço ativo, queixam-se imediatamente da falta de dinheiro, de saúde, de 
tempo, de forças. 

São operários contraditórios que, ao tempo do equilíbrio orgânico, exigem 
repouso e, na época de enfermidade corporal, alegam saudades do serviço. 

É indispensável combater essas expressões destrutivas da personalidade. 
Em qualquer posição e em qualquer tempo, estamos cercados pelas 

possibilidades de serviço com o Salvador. E, para todos nós, que recebemos 
as dádivas divinas, de mil modos diversos, foi pronunciado o sublime desafio: 
“E agora por que te deténs?” 



 155

148 
CUIDADO DE SI 

 
       “Tem cuidado de ti mesmo e da doutrina: persevera nestas coisas; 
porque, fazendo Isto, te salvarás, tanto a ti mesmo como aos que te 
ouvem.” — Paulo. (1ª EPÍSTOLA A TIMÓTEO, capítulo 4, versículo 16.) 

 
Em toda parte há pelotões do exército dos pessimistas, de braços 

cruzados, em desalento. 
Não compreendem o trabalho e a confiança, a serenidade e a fé viva, e 

costumam adotar frases de grande efeito, condenando situações e criaturas. 
As vezes, esses soldados negativos são pessoas que assumiram a 

responsabilidade de orientar. 
Todavia, embora a importância de suas atribuições, permanecem 

enganados. 
As dificuldades terrestres efetivamente são enormes e os seus obstáculos 

reclamam grande esforço das almas nobres em trânsito no planeta, mas é im-
prescindível não perder cada discípulo o cuidado consigo próprio. É 
indispensável vigiar o campo interno, valorizar as disciplinas e aceitá-las, bem 
como examinar as necessidades do coração. Esse procedimento conduz o 
espírito a horizontes mais vastos, efetuando imensa amplitude de 
compreensão, dentro da qual abrigamos, no íntimo, santo respeito por todos os 
círculos evolutivos, dilatando, assim, o patrimônio da esperança construtiva e 
do otimismo renovador. 

Ter cuidado consigo mesmo é trabalhar na salvação própria e na redenção 
alheia. Esse o caminho lógico para a aquisição de valores eternos. 

Circunscrever-se o aprendiz aos excessos teóricos, furtando-se às 
edificações do serviço, é descansar nas margens do trabalho, situando-se, 
pouco a pouco, no terreno ingrato da critica satânica sobre o que não foi objeto 
de sua atenção e de sua experiência. 



 156

149 
PROPRIEDADE 

 
       “E o mancebo, ouvindo esta palavra, retirou-se triste, porque possuía 
muitas propriedades.” — (MATEUS capítulo 19, versículo 22.) 
 

O instinto de propriedade tem provocado grandes revoluções, 
ensangüentando os povos. Nas mais diversas regiões do planeta respiram 
homens inquietos pela posse material, ciosos de suas expressões temporárias 
e dispostos a morrer em sua defesa. 

Isso demonstra que o homem ainda não aprendeu a possuir. 
Com esta argumentação, não desejamos induzir a criatura a esquecer a 

formiga previdente, adotando por modelo a cigarra descuidosa. Apenas 
convidamos, a quem nos lê, a examinar a precariedade das posses efêmeras. 

Cada conquista terrestre deveria ser aproveitada pela alma, como força de 
elevação. 

O homem ganhará impulso santificante, compreendendo que só possui 
verdadeiramente aquilo que se encontra dentro dele, no conteúdo espiritual de 
sua vida. Tudo o que se relaciona com o exterior — como sejam: criaturas, 
paisagens e bens transitórios — pertence a Deus, que lhos concederá de 
acordo com os seus méritos. 

Essa-realidade sentida e vivida constitui brilhante luz no caminho, 
ensinando ao discípulo a sublime lei do uso, para que a propriedade não 
represente fonte de inquietações e tristeza, como aconteceu ao jovem dos 
ensinamentos de Jesus. 



 157

150 
AGUILHÕES 

 
“Duro é para ti recalcitrar contra o aguilhão.” — Jesus. (ATOS, 

capítulo 9, versículo 5.) 
 
O caminho evolutivo está sempre repleto de aguilhões. 
De outro modo, não enxergaríamos a porta redentora. 
Entrega-se Deus aos filhos da Criação inteira, reparte com todos os 

tesouros de seu amor infinito, estimula-os a se elevarem, através de mil modos 
diferentes; entretanto, existem círculos numerosos como a Terra, em que as 
criaturas não se apercebem dessas realidades gloriosas e paralisam a marcha, 
dormindo no leito da ilusão. 

Perante tal inércia, os mensageiros da Providência, aos quais se confiou a 
tarefa de iluminação dos que estacionam na sombra, promovem recursos para 
que se verifique o despertar. 

Cientes de que Deus dá tudo — a vida, os caminhos, os bens infinitos, os 
gênios inspiradores e só pede às criaturas se lhe dirijam aos braços paternais 
— esses divinos emissários organizam os aguilhões, por amor aos seus 
tutelados. 

Nesse programa, criou Jesus os mais nobres incitamentos, para a esfera 
terrestre. A riqueza e a pobreza, a fealdade e a formosura, o sofrimento e a luta 
são aguilhões ou oportunidades instituídos pelo Crísto, a benefício dos 
homens. 

Cada existência e cada pessoa tem a sua dificuldade particular, 
simbolizando ensejo bendito. 

Analisa a tua vida, situa teus aguilhões e não te voltes contra eles. 
Se um espírito da grandeza de Paulo de Tarso não podia recalcitrar, 

imagina o que se pedirá do nosso esforço. 



 158

    151 
MOCIDADE 

 
       “Foge também dos desejos da mocidade; e segue a justiça, a fé, o 
amor e a paz com os que, de coração puro, invocam o Senhor.” — Paulo. 
(2ª EPÍSTOLA A TIMÓTEO, capítulo 2, versículo 22.) 
 

Quase sempre os que se dirigem à mocidade lhe atribuem tamanhos 
poderes que os jovens terminam em franca desorientação, enganados e dis-
traidos. Costuma-se esperar deles a salvaguarda de tudo. 

Concordamos com as suas vastas possibilidades, mas não podemos 
esquecer que essa fase da existência terrestre é a que apresenta maior 
número de necessidades no capítulo da direção. 

O moço poderá e fará muito se o espírito envelhecido na experiência não o 
desamparar no trabalho. Nada de novo conseguirá erigir, caso não se valha 
dos esforços que lhe precederam as atividades. Em tudo, dependerá de seus 
antecessores. 

A juventude pode ser comparada a esperançosa saída de um barco para 
viagem importante. A infância foi a preparação, a velhice será a chegada ao 
porto. Todas as fases requisitam as lições dos marinheiros experientes, 
aprendendo-se a organizar e a terminar a viagem com o êxito desejável. 

É indispensável amparar convenientemente a mentalidade juvenil e que 
ninguém lhe ofereça perspectivas de domínio ilusório. 

Nem sempre os desejos dos mais moços constituem o índice da segurança 
no futuro. 

A mocidade poderá fazer muito, mas que siga, em tudo, “a justiça, a fé, o 
amor e a paz com os que, de coração puro, invocam o Senhor”. 



 159

152 
CIÊNCIA E AMOR 

 
       “A ciência incha, mas o amor edifica.” — Paulo. (1ª EPÍSTOLA AOS 
CORÍNTIOS, capítulo 8, versículo 1.) 
 

A ciência pode estar cheia de poder, mas só o amor beneficia. A ciência, 
em todas as épocas, conseguiu inúmeras expressões evolutivas. Vemo-la no 
mundo, exibindo realizações que pareciam quase inatingíveis. Máquinas 
enormes cruzam os ares e o fundo dos oceanos. A palavra é transmitida, sem 
fios, a longas distâncias. A imprensa difunde raciocínios mundiais. Mas, para 
essa mesma ciência pouco importa que o homem lhe use os frutos para o bem 
ou para o mal. Não compreende o desinteresse, nem as finalidades santas. 

O amor, porém, aproxima-se de seus labores e retifica-os, conferindo-lhe a 
consciência do bem. Ensina que cada máquina deve servir como utilidade 
divina, no caminho dos homens para Deus, que somente se deveria transmitir a 
palavra edificante como dádiva do Altíssimo, que apenas seria justa a publi-
cação dos raciocínios elevados para o esforço redentor das criaturas. 

Se a ciência descobre explosivos, esclarece o amor quanto à utilização 
deles na abertura de estradas que liguem os povos; se a primeira confecciona 
um livro, ensina o segundo como gravar a verdade consoladora. A ciência pode 
concretizar muitas obras úteis, mas só o amor institui as obras mais altas. Não 
duvidamos de que a primeira, bem interpretada, possa dotar o homem de um 
coração corajoso; entretanto, somente o segundo pode dar um coração 
iluminado. 

O mundo permanece em obscuridade e sofrimento, porque a ciência foi 
assalariada pelo ódio, que aniquila e perverte, e só alcançará o porto de 
segurança quando se render plenamente ao amor de Jesus-Cristo. 



 160

    153 
PASSES 

 
       “E rogava-lhe muito, dizendo: Minha filha está moribunda; rogo-te 
que venhas e lhe imponhas as mãos para que sare, e viva.” — (MARCOS, 
capítulo 5, versículo 23.) 
 

Jesus impunha as mãos nos enfermos e transmitia-lhes os bens da saúde. 
Seu amoroso poder conhecia os menores desequilíbrios da Natureza e os re-
cursos para restaurar a harmonia indispensável. 

Nenhum ato do Divino Mestre é destituído de significação. Reconhecendo 
essa verdade, os apóstolos passaram a impor as mãos fraternas em nome do 
Senhor e tornavam-se instrumentos da Divina Misericórdia. 

Atualmente, no Cristianismo redivivo, temos, de novo, o movimento 
socorrista do plano invisível, através da imposição das mãos. Os passes, como 
transfusões de forças psíquicas, em que preciosas energias espirituais fluem 
dos mensageiros do Cristo para os doadores e beneficiários, representam a 
continuidade do esforço do Mestre para atenuar os sofrimentos do mundo. 

Seria audácia por parte dos discípulos novos a expectativa de resultados 
tão sublimes quanto os obtidos por Jesus junto aos paralíticos, perturbados e 
agonizantes. 

O Mestre sabe, enquanto nós outros estamos aprendendo a conhecer. É 
necessário, contudo, não desprezar-lhe a lição, continuando, por nossa vez, a 
obra de amor, através das mãos fraternas. 

Onde exista sincera atitude mental do bem, pode estender-se o serviço 
providencial de Jesus. 

Não importa a fórmula exterior. Cumpre-nos reconhecer que o bem pode e 
deve ser ministrado em seu nome. 



 161

154 
RENUNCIAR 

 
       “E todo aquele que tiver deixado casas, irmãos, irmãs, pai, mãe, mu-
lher, filhos ou terras, por amor do meu nome, receberá cem vezes tanto e 
herdará a vida eterna.” — Jesus (MATEUS, capítulo 19, versículo 29.) 

 
Neste versículo do Evangelho de Mateus, o Mestre Divino nos induz ao 

dever de renunciar aos bens do mundo para alcançar a vida eterna. Há 
necessidade, proclama o Messias, de abandonar pai e mãe, mulher e irmãos 
do mundo. No entanto, é necessário esclarecer como renunciar. 

Jesus explica que o êxito pertencerá aos que assim procederem por amor 
de seu nome. 

A primeira vista, o alvitre divino parece contra-senso. 
Como olvidar os sagrados deveres da existência, se o Cristo veio até nós 

para santificá-los? 
Os discípulos precipitados não souberam atingir o sentido do texto, nos 

tempos mais antigos. 
Numerosos irmãos de ideal recolheram-se à sombra do claustro, esque-

cendo obrigações superiores e inadiáveis. 
Fácil, porém, reconhecer como o Cristo renunciou. 
Aos companheiros que o abandonaram aparece, glorioso, na ressurreição. 

Não obstante as hesitações dos amigos, divide com eles, no cenáculo, os 
júbilos eternos. Aos homens ingratos que o crucificaram oferece sublime roteiro 
de salvação com o Evangelho e nunca se descuidou um minuto das criaturas. 

Observemos, portanto, o que representa renunciar por amor ao Cristo. É 
perder as esperanças da Terra, conquistando as do Céu. 

Se os pais são incompreensíveis, se a companheira é ingrata, se os irmãos 
parecem cruéis, é preciso renunciar à alegria de tê-los melhores ou perfeitos, 
unindo-nos, ainda mais, a eles todos, a fim de trabalhar no aperfeiçoamento 
com Jesus. 

Acaso, não encontras compreensão no lar? os amigos e irmãos são 
indiferentes e rudes? 

Permanece ao lado deles, mesmo assim, esperando para mais tarde o 
júbilo de encontrar os que se afinam perfeitamente contigo. Somente desse 
modo renunciarás aos teus, fazendo-lhes todo o bem por dedicação ao Mestre, 
e, somente com semelhante renúncia, alcançarás a vida eterna. 



 162

155 
ENTRE OS CRISTÃOS 

 
       “Mas entre vós não será assim.” — Jesus. (MARCOS, capítulo 10, 
versículo 43.) 
 

Desde as eras mais remotas, trabalham os agrupamentos religiosos pela 
obtenção dos favores celestes. 

Nos tempos mais antigos, recordava-se da Providência tão-só nas 
ocasiões dolorosas e graves. Os crentes ofereciam sacrifícios pela felicidade 
doméstica, quando a enfermidade lhes invadia a casa; as multidões edificavam 
templos, em surgindo calamidades públicas. 

Deus era compreendido apenas através dos dias felizes. 
A tempestade purificadora pertencia aos gênios perversos. 
Cristo, porém, inaugurou uma nova época. A humildade foi o seu caminho, 

o amor e o trabalho o seu exemplo, o martírio a sua palma de vitória. Deixou a 
compreensão de que, entre os seus discípulos, o princípio de fé jamais será o 
da conquista fácil de favores do céu, mas o de esforço ativo pela iluminação 
própria e pela execução dos desígnios de Deus, através das horas calmas ou 
tempestuosas da vida. 

A maior lição do Mestre dos Mestres é a de que ao invés de formularmos 
votos e sacrifícios convencionais, promessas e ações mecânicas, como a 
escapar dos deveres que nos competem, constitui-nos obrigação primária 
entregarmo-nos, humildes, aos sábios imperativos da Providência, 
submetendo-nos à vontade justa e misericordiosa de Deus, para que sejamos 
aprimorados em suas mãos. 



 163

156 
INTUIÇÃO 

 
“Porque a profecia jamais foi produzida por vontade de homem al-

gum, mas os homens santos de Deus falaram inspirados pelo Espírito 
Santo.” — (2ª EPÍSTOLA A PEDRO, capítulo 1, versículo 21.) 

 
Todos os homens participam dos poderes da intuição, no divino 

tabernáculo da consciência, e todos podem desenvolver suas possibilidades 
nesse sentido, no domínio da elevação espiritual. 

Não são fundamentalmente necessárias as grandes manifestações 
fenomênicas da mediunidade para que se estabeleçam movimentos de 
intercâmbio entre os planos visível e invisível. 

Todas as noções que dignificam a vida humana vieram da esfera superior. 
E essas idéias nobilitantes não se produziram por vontade de homem algum, 
porque os raciocínios propriamente terrestres sempre se inclinam para a 
materialidade em seu arraigado egoísmo. 

A revelação divina, significando o que a Humanidade possui de melhor, é 
cooperação da espiritualidade sublime, trazida às criaturas pelos colaboradores 
de Jesus, através da exemplificação, dos atos e das palavras dos homens 
retos que, a golpes de esforço próprio, quebram o círculo de vulgaridades que 
os rodeia, tornando-se instrumentos de renovação necessária. 

A faculdade intuitiva é instituição universal. Através de seus recursos, 
recebe o homem terrestre as vibrações da vida mais alta, em contribuições reli-
giosas, filosóficas, artísticas e científicas, ampliando conquistas sentimentais e 
culturais, colaboração essa que se verifica sempre, não pela vontade da 
criatura, mas pela concessão de Deus. 



 164

157 
FAZE ISSO E VIVERÁS 

 
       “E disse-lhe: Respondeste bem; faze isso, e viverás.” — (LUCAS, 
capítulo 10, versículo 28.) 

 
  O caso daquele doutor da Lei que interpelou o Mestre a respeito do que 
lhe competia fazer para herdar a vida eterna, reveste-se de grande interesse 
para quantos procuram a bênção do Cristo. 
  A palavra de Lucas é altamente elucidativa. 
        Não se surpreende Jesus com a pergunta, e, conhecendo a elevada 
condição intelectual do consulente, indaga acerca da sua concepção da Lei e 
fá-lo sentir que a resposta à interrogação já se achava nele mesmo, insculpida 
na tábua mental de seus conhecimentos. 
       Respondeste bem, diz o Mestre. E acrescenta: 
       Faze isso, e viverás. 
       Semelhante afirmação destaca-se singularmente, porque o Cristo se dirigia 
a um homem em plena força de ação vital, declarando entretanto: Faze isso, e 
viverás. 

É que o viver não se circunscreve ao movimento do corpo, nem à exibição 
de certos títulos convencionais. Estende-se a vida a esferas mais altas, a 
Outros campos de realização superior com a espiritualidade sublime. 

A mesma cena evangélica diariamente se repete em muitos setores. 
Grande número de aprendizes, plenamente integrados no conhecimento do 
dever que lhes compete, tocam a pedir orientação dos Mensageiros Divinos, 
quanto à melhor maneira de agir na Terra... a resposta, porém, está neles 
mesmos, em seus corações que temem a responsabilidade, a decisão e o 
serviço áspero... 

Se já foste banhado pela claridade da fé viva, se foste beneficiado pelos 
princípios da salvação, executa o que aprendeste do nosso Divino Mestre: 
Faze isso, e viverás. 



 165

    158 
BATISMO 

 
       “E os que ouviram foram batizados em nome do Senhor Jesus.” — 
ATOS, capítulo 19, versículo 5.) 
 

Nos vários departamentos da atividade cristã, em todos os tempos, surgem 
controvérsias relativamente aos problemas do batismo na fé. 

O sacerdócio criou, para isso, cerimoniais e sacramentos. Há batismos de 
recém-natos, na Igreja Romana; em outros centros evangélicos, há batismo de 
pessoas adultas. No entanto, o crente poderia analisar devidamente o assunto, 
extraindo melhores ilações com a ascendência da lógica. A renovação 
espiritual não se verificará tão-só com o fato de se aplicar mais água ou menos 
água ou com a circunstância de processar-se a solenidade exterior nessa ou 
naquela idade física do candidato. 

Determinadas cerimônias materiais, nesse sentido, eram compreensíveis 
nas épocas recuadas em que foram empregadas. 

Sabemos que o curso primário, na instrução infantil, necessita de 
colaboração de figuras para que a memória da criança atravesse os umbrais do 
conhecimento. 

O Evangelho, porém, nas suas luzes ocultas, faz imensa claridade sobre a 
questão do batismo. 

“E os que ouviram foram batizados em nome de Jesus.” 
Aí reside a sublime verdade. A bendita renovação da alma pertence 

àqueles que ouviram os ensinamentos do Mestre Divino, exercitando-lhes a 
prática. Muitos recebem notícias do Evangelho, todos os dias, mas somente os 
que ouvem estarão transformados. 



 166

159 
A QUEM SEGUES? 

 
       “Mas vós não aprendestes assim a Cristo.” — Paulo. (EFÉSIOS, 
capítulo 4, versículo 20.) 

 
O homem, como é natural, encontrará diversas sugestões no caminho. 

Não somente do plano material receberá certos alvitres tendentes a desviá-lo 
das realizações mais nobres. A esfera invisível, imediata ao circulo de suas 
cogitações, igualmente pode oferecer-lhe determinadas perspectivas que se 
não coadunam com os deveres elevados que a existência implica em si 
mesma. 

Na consideração desse problema, os discípulos sinceros compreendem a 
necessidade de sua centralização em Jesus-Cristo. 

Quando esse imperativo é esquecido, as maiores perturbações podem 
ocorrer. 

O aprendiz menos centralizado nos ensinos do Mestre acredita que pode 
servir a dois senhores e, por vezes, chega a admitir que é possível atender a 
todos os desvairamentos dos sentidos, sem prejudicar a paz de sua alma. 
Justificam-se, para isso, em doutrinas novas, filhas das novidades científicas 
do século; valem-se de certos filósofos improvisados que conferem demasiado 
valor aos instintos; mas, chegados a esse ponto, preparem-se para os grandes 
fracassos porque a necessidade de edificação espiritual permanece viva e 
cada vez mais imperiosa. Poderão recorrer aos conceitos dos pretensos sábios 
do mundo, entretanto, Jesus não ensinou assim. 



 167

160 
O VARÃO DA MACEDÔNIA 

 
       “E Paulo teve de noite uma visão em que se apresentou, em pé, um 
varão da Macedônia e lhe rogou: Passa à Macedônia e ajuda-nos!” — 
(ATOS, capítulo 16, versículo 9.) 
 

Além das atividades diárias na vida de relação, participam os homens de 
vasto movimento espiritual, cujas fases de intercâmbio nem sempre podem ser 
registradas pela memória vulgar. 

Não só os que demandam o sepulcro se comunicam pelo processo das 
vibrações psíquicas. 

Os espíritos encarnados fazem o mesmo, em identidade de circunstâncias, 
desde que se achem aptos a semelhantes realizações. 

Mais tarde, a generalidade das criaturas terrestres ampliará essas 
possibilidades, percebendo-lhes o admirável valor. 

Isso, aliás, não constitui novidade, pois, segundo vemos, Paulo de Tarso, 
em Tróade, recebe a visita espiritual de um varão da Macedônia, que lhe pede 
auxílio. 

A narração apostólica é muito clara. O amigo dos gentios tem uma visão 
em que lhe não surge uma figura angélica ou um mensageiro divino. Trata-se 
de um homem da Macedônia que o ex-doutor de Tarso identifica pelo vestuário 
e pelas palavras. 

É útil recordar semelhante ocorrência para que se consolide nos discípulos 
sinceros a certeza de que o Evangelho é portador de todos os ensinamentos 
essenciais e necessários, sem nos impor a necessidade de recorrer a 
nomenclaturas difíceis, distantes da simplicidade com que o Mestre nos legou a 
carta de redenção, na qual nos pede atenção amorosa e não teorias 
complicadas. 



 168

161 
APROVEITEMOS 

 
       “E destas coisas sois vós testemunhas.” — (LUCAS, capítulo 24, 
versículo 48.) 
 

Jesus sempre aproveitou o mínimo para produzir o máximo. 
Com três anos de apostolado acendeu luzes para milênios. 
Congregando pequena assembléia de doze companheiros, renovou o 

mundo. 
Com uma pregação na montanha inspirou milhões de almas para a vida 

eterna. 
Converte a esmola de uma viúva em lição imperecível de solidariedade. 
Corrigindo alguns espíritos perturbados, transforma o sistema judiciário da 

Terra, erigindo o “amai-vos uns aos outros” para a felicidade humana. 
De cinco pães e dois peixes, retira o alimento para milhares de famintos. 
Da ação de um Zaqueu bem-intencionado, traça programa edificante para 

os mordomos da fortuna material. 
Da atitude de um fariseu orgulhoso, extrai a verdade que confunde os 

crentes menos sinceros. 
Curando alguns doentes, institui a medicina espiritual para todos os 

centros da Terra. 
Faz dum grão de mostarda maravilhoso símbolo do Reino de Deus. 
De uma dracma perdida, forma ensinamento inesquecível sobre o amor 

espiritual. 
De uma cruz grosseira, grava a maior lição de Divindade na História. 
De tudo isso somos testemunhas em nossa condição de beneficiários. Em 

razão de nosso conhecimento, convém ouvirmos a própria consciência. Que 
fazemos das bagatelas de nosso caminho? Estaremos aproveitando nossas 
oportunidades para fazer algo de bom? 



 169

162 
ESPEREMOS 

 
       “Não esmagará a cana quebrada e não apagará o morrão que fumega, 
até que faça triunfar o juízo.” — (MATEUS, capítulo 12, versículo 20.) 
 

Evita as sentenças definitivas, em face dos quadros formados pelo mal. 
Da lama do pântano, o Supremo Senhor aproveita a fertilidade. 
Da pedra áspera, vale-se da solidez. 
Da areia seca, retira utilidades valiosas. Da substância amarga, extrai 

remédio salutar. O criminoso de hoje pode ser prestimoso companheiro 
amanhã. 

O malfeitor, em certas circunstâncias, apresenta qualidades nobres, até 
então ignoradas, de que a vida se aproveita para gravar poemas de amor e luz. 

Deus não é autor de esmagamento. 
É Pai de misericórdia. 
Não destrói a cana quebrada, nem apaga o morrão que fumega. 
Suas mãos reparam estragos, seu hálito divino recompõe e renova 

sempre. 
Não desprezes, pois, as luzes vacilantes e as virtudes imprecisas. Não 

abandones a terra pantanosa, nem desampares o arvoredo sufocado pela erva 
daninha. 

Trabalha pelo bem e ajuda incessantemente. 
Se Deus, Senhor Absoluto da Eternidade, espera com paciência, por que 

motivo, nós outros, servos imperfeitos do trabalho relativo, não poderemos es-
perar? 



 170

163 
NÃO CRER 

 
       “Mas quem não crer será condenado.” — Jesus. (MARCOS, capítulo 
16, versículo 16.) 
 

Os que não crêem são os que ficam. Para eles, todas as expressões da 
vida se reduzem a sensações finitas, destinadas à escura voragem da morte. 

Os que alçam o coração para a vida mais alta estão salvos. Seus dias de 
trabalho são degraus de infinita escada de luz. A custa de valoroso esforço e 
pesada luta, distanciam-se dos semelhantes e, apesar de reconhecerem a 
própria imperfeição, classificam a paisagem em torno e identificam os 
caminhos evolutivos. Tomados de bom ânimo, sentem-se na tarefa laboriosa 
de ascensão à montanha do amor e da sabedoria. 

No entanto, os que não crêem, limitam os próprios horizontes e nada 
enxergam senão com os olhos destinados ao sepulcro, adormecidos quanto à 
reflexão e ao discernimento. 
       Afirmou Jesus que eles se encontram condenados. 

A primeira vista, semelhante declaração parece em desacordo com a 
magnanimidade do Mestre. 

Condenados a que e por quem? 
A justiça de Deus conjuga-se à misericórdia e o inferno sem-fim é imagem 

dogmática. 
Todavia, é imperioso reconhecer que quantos não crêem, na grandeza do 

próprio destino, sentenciam a si mesmos às mais baixas esferas da vida. Pelo 
hábito de apenas admitirem o visível, permanecerão beijando o pó, em razão 
da voluntária incapacidade de acesso aos planos superiores, enquanto os 
outros caminham para a certeza da vida imortal. 

A crença é lâmpada amiga, cujo clarão é mantido pelo infinito sol da fé. O 
vento da negação e da dúvida jamais consegue apagá-la. 

A descrença, contudo, só conhece a vida pelas sombras que os seus 
movimentos projetam e nada entende além da noite e do pântano a que se 
condena por deliberação própria. 



 171

164 
NÃO PERTURBEIS 

 
       “Portanto, o que Deus ajuntou não o separe o homem.” — Jesus. 
(MATEUS, capítulo 19, versículo 6.) 
 

A palavra divina não se refere apenas aos casos do coração. Os laços 
afetivos caracterizam-se por alicerces sagrados e os compromissos conjugais 
ou domésticos sempre atendem a superiores desígnios. O homem não 
ludibriará os impositivos da lei, abusando de facilidades materiais para lisonjear 
os sentidos. Quebrando a ordem que lhe rege os caminhos, desorganizará a 
própria existência. Os princípios equilibrantes da vida surgirão sempre, 
corrigindo e restaurando... 

A advertência de Jesus, porém, apresenta para nós significação mais 
vasta. 

“Não separeis o que Deus ajuntou” corresponde também ao “não 
perturbeis o que Deus harmonizou”. 

Ninguém alegue desconhecimento do propósito divino, O dever, por mais 
duro, constitui sempre a Vontade do Senhor. E a consciência, sentinela vigi-
lante do Eterno, a menos que esteja o homem dormindo no nível do bruto, 
permanece apta a discernir o que constitui “obrigação” e o que representa 
“fuga”. 

O Pai criou seres e reuniu-os. Criou igualmente situações e coisas, 
ajustando-as para o bem comum. 

Quem desarmoniza as obras divinas, prepare-se para a recomposição. 
Quem lesa o Pai, algema o próprio “eu” aos resultados de sua ação infeliz e, 
por vezes, gasta séculos, desatando grilhões... 

Na atualidade terrestre, esmagadora percentagem dos homens constitui-se 
de milhões em serviço reparador, depois de haverem separado o que Deus 
ajuntou, perturbando, com o mal, o que a Providência estabelecera para o bem. 

Prestigiemos as organizações do Justo Juiz que a noção do dever 
identifica para nós em todos os quadros do mundo. Ás vezes, é possível 
perturbar-lhe as obras com sorrisos, mas seremos invariavelmente forçados a 
repará-las com suor e lágrimas. 



 172

165 
BENS EXTERNOS 

 
       “A vida de um homem não consiste na abundância das coisas que 
possui.” — Jesus. (LUCAS, capítulo 12, versículo 15.) 
 

“A vida de um homem não consiste na abundância das coisas que possui.” 
A palavra do Mestre está cheia de oportunidade para quaisquer círculos de 

atividade humana, em todos os tempos. 
Um homem poderá reter vasta porção de dinheiro. Porém, que fará dele? 
Poderá exercer extensa autoridade. Entretanto, como se comportará 

dentro dela? 
Poderá dispor de muitas propriedades. Todavia, de que modo utiliza os 

patrimônios provisórios? 
Terá muitos projetos elevados. Quantos edificou? 
Poderá guardar inúmeros ideais de perfeição. Mas estará atendendo aos 

nobres princípios de que é portador? 
Terá escrito milhares de páginas. Qual a substância de sua obra? 
Contará muitos anos de existência no corpo. No entanto, que fez do 

tempo? 
Poderá contar com numerosos amigos. Como se conduz perante as 

afeições que o cercam? 
Nossa vida não consiste da riqueza numérica de coisas e graças, 

aquisições nominais e títulos exteriores. Nossa paz e felicidade dependem do 
uso que fizermos, onde nos encontramos hoje, aqui e agora, das oportunidades 
e dons, situações e favores, recebidos do Altíssimo. 

Não procures amontoar levianamente o que deténs por empréstimo. 
Mobiliza, com critério, os recursos depositados em tuas mãos. 

O Senhor não te identificará pelos tesouros que ajuntaste, pelas bênçãos 
que retiveste, pelos anos que viveste no corpo físico. Reconhecer-te-á pelo 
emprego dos teus dons, pelo valor de tuas realizações e pelas obras que 
deixaste, em torno dos próprios pés. 



 173

166 
POSSES DEFINITIVAS 

 
       “Eu vim para que tenham vida, e a tenham em abundância.” — Jesus. 
(JOÃO, capítulo 10, versículo 10.) 
 

Se a paz da criatura não consiste na abundância do que possui na Terra, 
depende da abundância de valores definitivos de que a alma é possuída. 

Em razão disso, o Divino Mestre veio até nós para que sejamos portadores 
de vida transbordante, repleta de luz, amor e eternidade. 

Em favor de nós mesmos, jamais deveríamos esquecer os dons 
substanciais a serem amealhados em nosso próprio espírito. 

No jogo de forças exteriores jamais encontraremos a iluminação 
necessária. 

Maravilhosa é a primavera terrena, mas o inverno virá depois dela. 
A mocidade do corpo é fase de embriagantes prazeres; no entanto, a 

velhice não tardará. 
O vaso físico mais íntegro e harmonioso experimentará, um dia, a 

enfermidade ou a morte. 
Toda a manifestação de existência na Terra éprocesso de transformação 

permanente. 
É imprescindível construir o castelo interior, de onde possamos erguer 

sentimentos aos campos mais altos da vida. 
Encheu-nos Jesus de sua presença sublime, não para que possuamos 

facilidades efêmeras, mas para sermos possuídos pelas riquezas imperecíveis; 
não para que nos cerquemos de favores externos e, sim, para concentrarmos 
em nós as aquisições definitivas. 

Sejamos portadores da vida imortal. 
Não nos visitou o Cristo, como doador de benefícios vulgares. Veio ligar-

nos a lâmpada do coração à usina do Amor de Deus, convertendo-nos em 
luzes inextinguíveis. 



 174

167 
NA ORAÇÃO 

 
       “Senhor, ensina-nos a orar... — (LUCAS, capítulo 11, versículo 1.) 
 

A prece, nos círculos do Cristianismo, caracteriza-se por gradação infinita 
em suas manifestações, porque existem crentes de todos os matizes nos vá-
rios cursos da fé. 

Os seguidores inquietos reclamam a realização de propósitos inconstantes. 
Os egoístas exigem a solução de caprichos inferiores. 
Os ignorantes do bem chegam a rogar o mal para o próximo. 
Os tristes pedem a solidão com ociosidade. 
Os desesperados suplicam a morte. 
Inúmeros beneficiários do Evangelho imploram isso ou aquilo, com alusão 

à boa marcha dos negócios que lhes interessam a vida física. Em suma, 
buscam a fuga. Anelam somente a distância da dificuldade, do trabalho, da luta 
digna. 

Jesus suporta, paciente, todas as fileiras de candidatos do seu serviço, de 
sua iluminação, estendendo-lhes mãos benignas, tolerando-lhes as queixas 
descabidas e as lágrimas inaceitáveis. 

Todavia, quando aceita alguém no discipulado definitivo, algo acontece no 
íntimo da alma contemplada pelo Senhor. 

Cessam as rogativas ruidosas. Acalmam-se os desejos tumultuários. 
Converte-se a oração em trabalho edificante. O discípulo nada reclama. E o 
Mestre, respondendo-lhe às orações, modifica-lhe a vontade, todos os dias, 
alijando-lhe do pensamento os objetivos inferiores. 

O coração unido a Jesus é um servo alegre e silencioso. 
Disse-lhe o Mestre: Levanta-te e segue-me. E ele ergueu-se e seguiu. 



 175

168 
NA MEDITAÇÃO 

 
       “E foram sós num barco para um lugar deserto.” — (MARCOS, 
capítulo 6, versículo 32.) 
 

Tuas mãos permanecem extenuadas por fazer e desfazer. 
Teus olhos, naturalmente, estão cheios da angústia recolhida nas 

perturbações ambientes. 
Doem-te os pés nas recapitulações dolorosas. 
Teus sentimentos vão e vêm, através de impulsos tumultuáríos, 

influenciados por mil pessoas diversas. 
Tens o coração atormentado. 
É natural. Nossa mente sofre sede de paz, como a terra seca tem 

necessidade de água fria. 
Vem a um lugar à parte, no país de ti mesmo, a fim de repousar um pouco. 

Esquece as fronteiras sociais, os controles domésticos, as incompreensões dos 
parentes, os assuntos difíceis, os problemas inquietantes, as idéias inferiores. 

Retira-te dos lugares comuns a que ainda te prendes. 
Concentra-te, por alguns minutos, em companhia do Cristo, no barco de 

teus pensamentos mais puros, sobre o mar das preocupações cotidianas... 
Ele te lavará a mente eivada de aflições. 
Balsamizará tuas úlceras. 
Dar-te-á salutares alvitres. 
Basta que te cales e sua voz falará no sublime silêncio. 
Oferece-lhe um coração valoroso na fé e na realização, e seus braços 

divinos farão o resto. 
Regressarás, então, aos círculos de luta, revigorado, forte e feliz. 
Teu coração com Ele, a fim de agires, com êxito, no vale do serviço. 
Ele contigo, para escalares, sem cansaço, a montanha da luz. 



 176

169 
NO QUADRO REAL 

 
       “Dei-lhes a tua palavra, e o mundo os aborreceu, porque não são do 
mundo, assim como eu do mundo não sou.” — Jesus. (JOÃO, capítulo 17, 
versículo 14.) 
 

Aprendizes do Evangelho, à espera de facilidades humanas, constituirão 
sempre assembléias do engano voluntário. 

O Senhor não prometeu aos companheiros senão continuado esforço 
contra as sombras até à vitória final do bem. 

O cristão não é flor de ornamento para igrejas isoladas. É “sal da Terra”, 
força de preservação dos princípios divinos no santuário do mundo inteiro. 

A palavra de Jesus, nesse particular, não padece qualquer dúvida: 
“Se alguém quiser vir após mim, renuncie a si mesmo, tome a sua cruz e 

siga-me. 
Amai vossos inimigos. 
Orai pelos que vos perseguem e caluniam. 
Bendizei os que vos maldizem. 
Emprestai sem nada esperardes. 
Não julgueis para não serdes julgados. 
Entre vós, o maior seja servo de todos. 
Buscai a porta estreita. 
Eis que vos envio como ovelhas ao meio dos lobos. 
No mundo, tereis tribulações.” 
Mediante afirmativas tão claras, é impossível aguardar em Cristo um 

doador de vida fácil. Ninguém se aproxime dEle sem o desejo sincero de 
aprender a melhorar-se. Se Cristianismo é esperança sublime, amor celeste e 
fé restauradora, é também trabalho, sacrifício, aperfeiçoamento incessante. 

Comprovando suas lições divinas, o Mestre Supremo viveu servindo e 
morreu na cruz. 



 177

170 
DOMÍNIO ESPIRITUAL 

 
       “Não estou só, porque o Pai está comigo.” — Jesus. (JOÃO, capítulo 
16, versículo 32.) 
 

Nos transes aflitivos a criatura demonstra sempre onde se localizam as 
forças exteriores que lhe subjugam a alma. 

Nas grandes horas de testemunho, no sofrimento ou na morte, os 
avarentos clamam pelas posses efêmeras, os arbitrários exigem a obediência 
de que se julgam credores, os supersentimentalistas reclamam o objeto de 
suas afeições. 

Jesus, todavia, no campo supremo das últimas horas terrestres, mostra-se 
absoluto senhor de si mesmo, ensinando-nos a sublime identificação com os 
propósitos do Pai, como o mais avançado recurso de domínio próprio. 

Ligado naturalmente às mais diversas forças, no dia do Calvário não se 
prendeu a nenhuma delas. 

Atendia ao governo humano lealmente, mas Pilatos não o atemoriza. 
Respeitava a lei de Moisés; entretanto, Caifás não o impressiona. 
Amava enternecidamente os discípulos; contudo, as razões afetivas não 

lhe dominam o coração. 
Cultivava com admirável devotamento o seu trabalho de instruir e socorrer, 

curar e consolar; no entanto, a possibilidade de permanecer não lhe seduz o 
espírito. 

O ato de Judas não lhe arranca maldições. 
A ingratidão dos beneficiados não lhe provoca desespero. 
O pranto das mulheres de Jerusalém não lhe entibia o ânimo firme. 
O sarcasmo da multidão não lhe quebra o silêncio. 
A cruz não lhe altera a serenidade. 
Suspenso no madeiro, roga desculpas para a ignorância do povo. 
Sua lição de domínio espiritual é profunda e imperecível. Revela a 

necessidade de sermos “nós mesmos”, nos transes mais escabrosos da vida, 
de consciência tranqüila elevada à Divina Justiça e de coração fiel dirigido pela 
Divina Vontade. 



 178

171 
PALAVRAS DE MÃE 

 
       “Sua mãe disse aos serventes: Fazei tudo quanto ele vos disser.”  - 
(JOÃO, capítulo 2, versículo 5.) 
 

O Evangelho é roteiro iluminado do qual Jesus é o centro divino. Nessa 
Carta da Redenção, rodeando-lhe a figura celeste, existem palavras, 
lembranças, dádivas e indicaçõeS muito amadas dos que lhe foram legítimos 
colaboradores no mundo. 

Recebemos aí recordações amigas de Paulo, de João, de Pedro, de 
companheiros outros do Senhor, e que não poderemos esquecer. 

Temos igualmente, no Documento Sagrado, reminiscências de Maria. 
Examinemos suas preciosas palavras em Caná, cheias de sabedoria e amor 
materno. 

Geralmente, quando os filhos procuram a carinhosa intervenção de mãe é 
que se sentem órfãos de ânimo ou necessitados de alegria. Por isso mesmo, 
em todos os lugares do mundo, é comum observarmos filhos discutindo com os 
pais e chorando ante corações maternos. 

Interpretada com justiça por anjo tutelar do Cristianismo, às vezes é com 
imensas aflições que recorremos a Maria. 

Em verdade, o versículo do apóstolo João não se refere a paisagens 
dolorosas. O episódio ocorre numa festa de bodas, mas podemos aproveitar-
lhe a sublime expressão simbólica. 

Também nós estamos na festa de noivado do Evangelho com a Terra. 
Apesar dos quase vinte séculos decorridos, o júbilo ainda é de noivado, 
porqüanto não se verificou até agora a perfeita união... Nesse grande concerto 
da idéia renovadora, somos serventes humildes. Em muitas ocasiões, esgota-
se o vinho da esperança. Sentimo-nos extenuados, desiludidos... Imploramos 
ternura maternal e eis que Maria nos responde: Fazei tudo quanto ele vos 
disser. 

O conselho é sábio e profundo e foi colocado no princípio dos trabalhos de 
salvação. 

Escutando semelhante advertência de Mãe, meditemos se realmente 
estaremos fazendo tudo quanto o Mestre nos disse. 



 179

172 
LÁGRIMAS 

 
       “Vinde a mim, todos os que estais cansados e oprimidos, e eu vos 
aliviarei.” — Jesus. (MATEUS, capítulo 11, versículo 28.) 
 

Ninguém como Cristo espalhou na Terra tanta alegria e fortaleza de ânimo. 
Reconhecendo isso, muitos discípulos amontoam argumentos contra a lágrima 
e abominam as expressões de sofrimento. 

O Paraíso já estaria na Terra se ninguém tivesse razões para chorar. 
Considerando assim, Jesus, que era o Mestre da confiança e do otimismo, 
chamava ao seu coração todos os que estivessem cansados e oprimidos sob o 
peso de desenganos terrestres. 

Não amaldiçoou os tristes: convocou-os à consolação. 
Muita gente acredita na lágrima sintoma de fraqueza espiritual. No entanto, 

Maria soluçou no Calvário; Pedro lastimou-se, depois da negação; Paulo 
mergulhou-se em pranto às portas de Damasco; os primeiros cristãos choraram 
nos circos de martírio... mas, nenhum deles derramou lágrimas sem esperança. 
Prantearam e seguiram o caminho do Senhor, sofreram e anunciaram a Boa 
Nova da Redenção, padeceram e morreram leais na confiança suprema. 

O cansaço experimentado por amor ao Cristo converte-se em fortaleza, as 
cadeias levadas ao seu olhar magnânimo transformam-se em laços divinos de 
salvação. 

Caracterizam-se as lágrimas através de origens específicas. Quando 
nascem da dor sincera e construtiva, são filtros de redenção e vida; no entanto, 
se procedem do desespero, são venenos mortais. 



 180

173 
ZELO DO BEM 

 
       “E qual é aquele que vos fará mal, se fordes zelosos do bem?” — (1ª 
EPÍSTOLA A PEDRO, capítulo 3, versículo 13.) 

 
Temer os que praticam o mal é demonstrar que o bem ainda não se nos 

radicou na alma convenientemente. 
A interrogação de Pedro reveste-se de enorme sentido. 
Se existe sólido propósito do bem nos teus caminhos, se és cuidadoso em 

sua prática, quem mobilizará tamanho poder para anular as edificações de 
Deus? 

O problema reside, entretanto, na necessidade de entendimento. Somos 
ainda incapazes de examinar todos os aspectos de uma questão, todos os 
contornos de uma paisagem. O que hoje nos parece a felicidade real pode ser 
amanhã cruel desengano. Nossos desejos humanos modificam-se aos jorros 
purificadores da fonte evolutiva. Urge, pois, afeiçoarmo-nos à Lei Divina, 
refletir-lhe os princípios sagrados e submeter-nos aos Superiores Desígnios, 
trabalhando incessantemente para o bem, onde estivermos. 

Os melindres pessoais, as falsas necessidades, os preconceitos 
cristalizados, operam muita vez a cegueira do espírito. Procedem daí imensos 
desastres para todos os que guardam a intenção de bem fazer, dando ouvidos, 
porém, ao personalismo inferior. 

Quem cultiva a obediência ao Pai, no coração, sabe encontrar as 
oportunidades de construir com o seu amor. 

Os que alcançam, portanto, a compreensão legítima não podem temer o 
mal. Nunca se perdem na secura da exigência nem nos desvios do sentimen-
talismo. Para essas almas, que encontraram no íntimo de si próprias o prazer 
de servir sem indagar, os insucessos, as provas, as enfermidades e os obs-
táculos são simplesmente novas decisões das Forças Divinas, relativamente à 
tarefa que lhes dizem respeito, destinadas a conduzi-las para a vida maior. 



 181

174 
PÃO DE CADA DIA 

 
       “Dá-nos cada dia o nosso pão.” — Jesus. (LUCAS, capítulo 11, 
versículo 3.) 
 

Já pensaste no pão de cada dia? 
A força de possuí-lo, em abundância, o homem costuma desvalorizá-lo, à 

maneira da criatura irrefletida que somente medita na saúde, ao sobrevir a 
enfermidade. 

Se a maioria dos filhos da Terra estivessem àaltura de atender à gratidão 
nos seus aspectos reais, bastaria o pão cotidiano para que não faltassem às 
coletividades terrestres perfeitas noções da existência de Deus. Tão 
magnânima é a bondade celestial que, promovendo recursos para a 
manutenção dos homens, escapa à admiração das criaturas, a fim de que 
compreendam melhor a vida, integrando-se nas responsabilidades que lhes 
dizem respeito, nas Organizações de trabalho a que foram chamadas, com a 
finalidade de realizarem o aprimoramento próprio. 

O Altíssimo deixa aos homens a crença de que o pão terrestre é conquista 
deles, para que se aperfeiçoem convenientemente no dom de servir. Em 
verdade, no entanto, o pão de cada dia, para todas as refeições do mundo, 
procede da Providência Divina. 

O homem cavará o solo, espalhará as sementes, defenderá o serviço e 
cooperará com a Natureza, mas a germinação, o crescimento, a florescência e 
a frutificação pertencem ao Todo-Misericordioso. 

No alimento de cada dia prevalece sublime ensinamento de colaboração 
entre o Criador e a criatura, que raras pessoas se dispõem a observar. Esforça-
se o homém e o Senhor lhe concede as utilidades. 

O servo trabalha e o Altíssimo lhe abençoa o suor. 
É nesse processo de íntima cooperação e natural entendimento que o Pai 

espera colher, um dia, os doces frutos da perfeição no espírito dos filhos. 



 182

175 
COOPERAÇÃO 

 
       “E ele respondeu: Como poderei entender se alguém me não 
ensinar?” — (ATOS, capítulo 8, versículo 31.) 
 

Desde a vinda de Jesus, o movimento de educação renovadora para o 
bem é dos mais impressionantes no seio da Humanidade. 

Em toda parte, ergueram-se templos, divulgaram-se livros portadores de 
princípios sagrados. 

Percebe-se em toda essa atividade a atuação sutil e magnânima do Mestre 
que não perde ocasião de atrair as criaturas de Deus para o Infinito Amor. 
Desse quadro bendito de trabalho destaca-se, porém, a cooperação fraternal 
que o Cristo nos deixou, como norma imprescindível ao desdobramento da 
iluminação eterna do mundo. 

Ninguém guarde a presunção de elevar-se sem o auxílio dos outros, 
embora não deva buscar a condição parasitária para a ascensão. Referimo-nos 
à solidariedade, ao amparo proveitoso, ao concurso edificante. Os que 
aprendem alguma coisa sempre se valem dos homens que já passaram, e não 
seguem além se lhes falta o interesse dos contemporâneos, ainda que esse 
interesse seja mínimo. 

Os apóstolos necessitaram do Cristo que, por sua vez, fez questão de 
prender os ensinamentos, de que era o divino emissário, às antigas leis. 

Paulo de Tarso precisou de Ananias para entender a própria situação. 
Observemos o versículo acima, extraido dos Atos dos Apóstolos. Filipe 

achava-se despreocupado, quando um anjo do Senhor o mandou para o 
caminho que descia de Jerusalém para Gaza. O discípulo atende e aí encontra 
um homem que lia a Lei sem compreendê-la. E entram ambos em santificado 
esforço de cooperação. 

Ninguém permanece abandonado. Os mensageiros do Cristo socorrem 
sempre nas estradas mais desertas. É necessário, porém, que a alma aceite a 
sua condição de necessidade e não despreze o ato de aprender com 
humildade, pois não devemos esquecer, através do texto evangélico, que o 
mendigo de entendimento era o mordomo-mor da rainha dos etíopes, 
superintendente de todos os seus tesouros. Além disso, ele ia de carro e Filipe, 
a pé. 



 183

176 
LIÇÃO VIVA 

 
       “Duro é este discurso; quem o pode ouvir?” — (JOÃO, capítulo 6, 
versículo 60.) 
 

O Cristianismo é a suprema religião da verdade e do amor, convocando 
corações para a vida mais alta. 

Em vista de religião traduzir religamento, é primordial voltarmo-nos para 
Deus, tornarmos ao campo da Divindade. 

Jesus apresentou a sua plataforma de princípios imortais. Rasgou os 
caminhos. Não enganou a ninguém, relativamente às dificuldades e obstáculos. 

É necessário, esclareceu o Senhor, negarmos a vaidade própria, 
arrependermo-nos de nossos erros e convertermo-nos ao bem. 

O evangelista assinalou a observação de muitos dos discípulos: “Duro é 
este discurso; quem o pode ouvir?” 

 Sim, efetivamente é indispensável romper com as alianças da queda e 
assinar o pacto da redenção. 

É imprescindível seguir nos caminhos dAquele que é a luz de nossa vida. 
Para isso, as palavras brilhantes e os artifícios intelectuais não bastam. O 

problema é de “quem pode ouvir” a Divina Mensagem, compreendendo-a com 
o Cristo e seguindo-lhe os passos. 



 184

177 
OPINIÕES CONVENCIONAIS 

 
        “A multidão respondeu: Tens demônio; quem procura matar-te?” — 
(JOÃO, capítulo 7, versículo 20.) 
 

Não te prendas excessivamente aos juízos da multidão. O 
convencionalismo e o hábito possuem sobre ela forças vigorosas. 

Se toleras ofensas com amor, chama-te covarde. 
Se perdoas com desinteresse, considera-te tolo. 
Se sofres com paciência, nega-te valor. 
Se espalhas o bem com abnegação, acusa-te de louco. 
Se adquires característicos do amor sublime e santificante, julga-te doente. 
Se desestimas os gozos vulgares, classifica-te de anormal. 
Se te mostras piedoso, assevera que te envelheceste e cansaste antes do 

tempo. 
Se adotas a simplicidade por norma, ironiza-te às ocultas. 
Se respeitas a ordem e a hierarquia, qualifica-te de bajulador. 
Se reverencias a Lei, aponta-te como medroso. 
Se és prudente e digno, chama-te fanático e perturbado. 
No entanto, essa mesma multidão, pela voz de seus maiorais, ensina o 

amor aos semelhantes, o culto da legalidade e a religião do dever. Em seus 
círculos, porém, o excesso de palavras não permite, por enquanto, o reinado 
da compreensão. 

É indispensável suportar-lhe a inconsciência para atendermos com proveito 
às nossas obrigações perante Deus. 

Não te irrites, nem desanimes. 
O próprio Jesus foi alvo, sem razão de ser, dos sarcasmos da opinião 

pública. 



 185

178 
A PORTA DIVINA 

 
“Eu sou a porta; se alguém entrar por mim, salvar-se-á.” — Jesus. 

(JOÃO, capítulo 10, versículo 9.) 
 
Nos caminhos da vida, cada companheiro portador de expressão 

intelectual um pouco mais alta converte-se naturalmente em voz imperiosa 
para os nossos ouvidos. E cada pessoa que segue à frente de nós abre portas 
ao nosso espírito. 

Os inconformados abrem estradas à rebelião e à indisciplina. 
Os velhacos oferecem passagem para o cativeiro em que exerçam 

dominação. 
Os escritores de futilidades fornecem passaporte para a província do 

tempo perdido. 
Os maledicentes encaminham quem os ouve a fontes envenenadas. 
Os viciosos quebram as barreiras benéficas do respeito fraternal, 

desvendando despenhadeiros onde o perigo é incessante. 
       Os preguiçosos conduzem à guerra contra o trabalho construtivo. 
       Os perversos escancaram os precipícios do crime. 

Ainda que não percebas, várias pessoas te abrem portas, cada dia, através 
da palavra falada ou escrita, da ação ou do exemplo. 

Examina onde entras com o sagrado depósito da confiança. Muita vez, 
perderás longo tempo para retomar o caminho que te é próprio. 

Não nos esqueçamos de que Jesus é a única porta de verdadeira 
libertação. 

Através de muitas estações no campo da Humanidade, é provável 
recebamos proveitosas experiências, amealhando-as à custa de desenganos 
terríveis, mas só em Cristo, no clima sagrado de aplicação dos seus princípios, 
é possível encontrar a passagem abençoada de definitiva salvação. 



 186

179 
O NOVO MANDAMENTO 

 
       “Um novo mandamento vos dou: que vos ameia uns aos outros, 
como eu vos amei.” — Jesus. (JOÃO, capítulo 13, versículo 34.) 
 

A leitura despercebida do texto induziria o leitor a sentir nessas palavras do 
Mestre absoluta identidade com o seu ensinamento relativo à regra áurea 

Entretanto, é preciso salientar a diferença. 
O “ama a teu próximo como a ti mesmo” é diverso do “que vos ameis uns 

aos outros como eu vos amei”. 
O primeiro institui um dever, em cuja execução não é razoável que o 

homem cogite da compreensão alheia. O aprendiz amará o próximo como a si 
mesmo. 

Jesus, porém, engrandeceu a fórmula, criando o novo mandamento na 
comunidade cristã. O Mestre refere-se a isso na derradeira reunião com os 
amigos queridos, na intimidade dos corações. 

A recomendação “que vos ameis uns aos outros como eu vos amei” 
assegura o regime da verdadeira solidariedade entre os discípulos, garante a 
confiança fraternal e a certeza do entendimento recíproco. 

Em todas as relações comuns, o cristão amará o próximo como a si 
mesmo, reconhecendo, contudo, que no lar de sua fé conta com irmãos que se 
amparam efetivamente uns aos outros. 

Esse é o novo mandamento que estabeleceu a intimidade legítima entre os 
que se entregaram ao Cristo, significando que, em seus ambientes de trabalho, 
há quem se sacrifique e quem compreenda o sacrifício, quem ame e se sinta 
amado, quem faz o bem e quem saiba agradecer. 

Em qualquer círculo do Evangelho, onde essa característica não assinala 
as manifestações dos companheiros entre si, os argumentos da Boa Nova 
podem haver atingido os cérebros indagadores, mas ainda não penetraram o 
santuário dos corações. 



 187

180 
FAÇAMOS NOSSA LUZ 

 
       “Assim resplandeça a vossa luz diante dos homens.” — Jesus. 
(MATEUS, capítulo 5, versículo 16.) 
 

Ante a glória dos mundos evolvidos, das esferas sublimes que povoam o 
Universo, o estreito campo em que nos agitamos, na Crosta Planetária, é limi-
tado círculo de ação. 

Se o problema, no entanto, fosse apenas o de espaço, nada teríamos a 
lamentar. 

A casa pequena e humilde, iluminada de Sol e alegria, é paraíso de 
felicidade. 

A angústia de nosso plano procede da sombra. 
A escuridão invade os caminhos em todas as direções. Trevas que nascem 

da ignorância, da maldade, da insensatez, envolvendo povos, instituições e 
pessoas. Nevoeiros que assaltam consciências, raciocínios e sentimentos. 

Em meio da grande noite, é necessário acendamos nossa luz. Sem isso é 
impossível encontrar o caminho da libertação. Sem a irradiação brilhante de 
nosso próprio ser, não poderemos ser vistos com facilidade pelos Mensageiros 
Divinos, que ajudam em nome do Altíssimo, e nem auxiliaremos efetivamente a 
quem quer que seja. 

É indispensável organizar o santuário interior e iluminá-lo, a fim de que as 
trevas não nos dominem. 

É possível marchar, valendo-nos de luzes alheias. Todavia, sem claridade 
que nos seja própria, padeceremos constante ameaça de queda. Os proprie-
tários das lâmpadas acesas podem afastar-se de nós, convocados pelos 
montes de elevação que ainda não merecemos. 

Vale-te, pois, dos luzeiros do caminho, aplica o pavio da boa-vontade ao 
óleo do serviço e da humildade e acende o teu archote para a jornada. 
Agradece ao que te ilumina por uma hora, por alguns dias ou por muitos anos, 
mas não olvides tua candeia, se não desejas resvalar nos precipícios da 
estrada longa!... 

O problema fundamental da redenção, meu amigo, não se resume a 
palavras faladas ou escritas. É muito fácil pronunciar belos discursos e prestar 
excelentes informações, guardando, embora, a cegueira nos próprios olhos. 

Nossa necessidade básica é de luz própria, de esclarecimento íntimo, de 
auto-educação, de conversão substancial do “eu” ao Reino de Deus. 

Podes falar maravilhosamente acerca da vida, argumentar com brilho sobre 
a fé, ensinar os valores da crença, comer o pão da consolação, exaltar a paz, 
recolher as flores do bem, aproveitar os frutos da generosidade alheia, 
conquistar a coroa efêmera do louvor fácil, amontoar títulos diversos que te 
exornem a personalidade em trânsito pelos vales do mundo... 

Tudo isso, em verdade, pode fazer o espírito que se demora, 
indefinidamente, em certos ângulos da estrada. 

Todavia, avançar sem luz é impossível. 
 

Fim 


